Salus Credentium

- vei[igheid van de ge[ovige -

Maandelijks katholiek (digitaal) tijdschrift. 1¢ jaargang. Nr. 3. September 2019. Verantwoordelijke uitgever: Michaél Dekee

7.4 » i . » o =

Nr. 3

september 2019



Beste lezer,

In dit nieuwe nummer vindt u opnieuw een zeer mooi
bekeringsverhaal waarin een jonge katholiek getuigt over het
gevaar van het occulte - zeker in deze tijd, waar het heidendom en de New
Age hoogtij viert, uiterst relevant. We hebben het ook even over een nieuwe
‘hype’ in onze westerse maatschappij: de leugen van het transgenderisme -
een iets moeilijker artikeltje, maar heel nuttig om aan iemand de onzin van
‘transgender’ uit te leggen. Verder ook een boeiend verhaal over de bewogen
geschiedenis van de Katholieke Kerk in Japan: hoe tijdens de vervolging -
toen het Katholiek geloof verboden werd - de Katholieken daar in staat waren
om 250 jaar zonder priester hun geloof te bewaren en door te geven! Dat dit
ons - in deze moeilijke tijden van crisis in de Kerk - ons mag bemoedigen om
hetzelfde te doen: ongeacht de omstandigheden vast blijven houden aan de
traditie en het geloof onvervalst doorgeven aan onze kinderen en
kleinkinderen. Veel leesplezier!

Michaél Dekee
In dit nummer:
Getuigenis: Een Wit liCht......coooiiiiiiiiiiiii et 3
Uit het leven van de H. PaStOOT VAL ATS ........uuueeeeeeeeeeeeeeeeereeeereeeeeeeeeseeeseeeeseeenee 5
De gevolgen van de handcOmMmUNIE .........ceeeerierieriienieenieeniienienieneeneeeseeeaees 10
OVer tranSgENdETriSITIE . ....ccccuteruteriierrieerieeeeteeerteeereeseneeeeeeeereeeneesaneeseneeesnsees 12
Het Mirakel van Net OOSEIN .......uvvviiveiirieiiiiieieeeieeeeeeeeeeeereeeeeeeeeeseeeeeeseeseaeeeea———.. 16
Preek van de Maand ............eeeeeeeeeeeieeeeeeeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeereeeseeeea.——————————————. 21

VOOR DE GEDRUKTE VERSIE: KOSTPRIJS JAARABONNEMENT VOOR BELGIE: €23;
VOOR NEDERLAND EN FRANKRIJK: €35

INSCHRIJVEN KAN VIA: SALUSCREDENTIUM@MAIL.COM OF SCHRIFTELIJK VIA:
DHR. M. DEKEE, STATIONSSTRAAT 49, 8830 GITS (BELGIE).

2


mailto:saluscredentium@mail.com

Getuigentis: Een wit licht

Ik ben al als jong gastje heel gelovig geweest en ik keek altijd uit om naar
de kerk te gaan als kind. Maar als tiener begon ik slechte vrienden te maken
die openlijk uitkwamen als satanisten of atheisten die God uitlachten.
Natuurlijk als erg beinvloedbare jongeman begon ik die ideeén en
waanbeelden over het satanisme over te nemen, ik begon erover op te zoeken
en ik begon meegetrokken te worden met de ideeén dat elke mens een “god”
is en dat zonden gevierd zouden moeten worden. Hierdoor echter begonnen
mijn zogenaamde “vrienden” met
hekserij te experimenteren en trachtten
ze contact te maken met geesten of
demonen waar ik bij was, waardoor een
kwaadwillige duivel mij als makkelijke
prooi vond. Kort daarna zag ik op een

filmpje een zwarte schim staan in beeld

waar er voordien niemand was of kon
staan (het was gefilmd in een donkere kelder van één van de “vrienden” waar
alleen ik in aanwezig was). Na de ontdekking van die schaduw op dat filmpje
begon ik mij steeds depressiever te voelen en begon ik mij van de mensen die
mij lief hadden te isoleren. Ik begon op de duur zelfs mijzelf te snijden in een
oncontroleerbare drang en ik begon dingen te zien waardoor ik aan mijn
eigen mentale gezondheid begon te twijfelen. Eén van die dingen was een
klein meisje die ik zag rondhuppelen rond de tafel waar ik aan het studeren
was. Ze was in een mooi wit kleedje gekleed en maakte geen geluid wanneer
ze passeerde langs de tafel om dan in de volgende kamer te verdwijnen.
Wanneer ik bekomen was van de schok een klein meisje te zien die ik niet
kende, terwijl ik alleen thuis was, en haar te zien verdwijnen besloot ik op
onderzoek uit te gaan. Maar wanneer ik de kamer binnen ging waar ze in

verdwenen was, zag ik tot mijn grote schrik datzelfde meisje opgehangen aan



het plafond, haar kleedje aan stukken gescheurd en haar vlees was aan het
wegrotten. Dit was één van de vele pesterijen die ik heb meegemaakt en het
werd alleen maar erger tot op een punt, ongeveer één jaar later, toen ik
besefte dat mijn “vrienden” me steeds dieper en dieper in de put sleepten en
er alleen maar gelachen werd toen ik mijn verhaal deed aan hen. Toen besloot
ik om een punt te zetten achter die vriendschappen die me dieper in het
occulte trokken. Helaas zorgde dit ook voor meer eenzaamheid en begon dit
zijn tol te eisen waardoor ik meermaals probeerde zelfmoord te plegen toen
ik 16 jaar was. Tijdens één van die pogingen vond mijn moeder me en kon ik
alleen maar zeggen: “Het spijt me.” Waarop m’n moeder me in tranen vast
pakte en zei dat alles goed zou komen. Maar zelfs na grote steun van haar en
mijn familie bleef ik me slecht en ongelukkig voelen alsof er iets ontbrak. Tot
ik een jaar later datzelfde filmpje met de schaduw, waar alles mee begon uit
de hand te lopen, plots opdook op mijn laptop (waar ik nooit dat filmpje op
kon zetten omdat ik destijds dat filmpje had verwijderd
kort na de breuk met de satanische vriendenkring.)

Toen ik dit zag, verwijderde ik direct het filmpje van
mijn laptop en deed ik iets wat ik al lang daarvoor had
moeten doen: ik viel op mijn knieén en begon tot God te
bidden om vergeving voor alle wandaden die ik had

begaan, voor alle beledigingen die ik zijn richting
ingestuurd had. En ik bleef bidden voor 10 minuten, 20
minuten, een half uur, een uur, tot plots ik een wit licht zag en liefde in mijn
hart voelde dat me zo euforisch maakte... het valt niet te omschrijven... Ik
begon tranen van geluk te huilen en beloofde elke dag te bidden en God te
proberen eren. Want van die dag begon ik terug geluk te vinden in het
omgaan met mijn familie en in mijn geloof dat sterker was dan ooit. Tot op
de dag van vandaag (als jonge twintiger) bid ik elke dag met liefde en devotie
tot God omdat ik een tweede kans heb mogen ontvangen en zijn liefde heb
mogen voelen. Daarom voelde ik me direct ook aangesproken om mijn

getuigenis te delen in de hoop dat iemand hieruit moed kan putten.

Johannes



Uit het leven van de H. Pastoor van Ars

Jean-Marie-Baptiste Vianney (1786-1859), bekend als de ‘heilige
Pastoor van Ars’, werd, na een moeizame opleiding, in 1815 priester
gewijd. Aanvankelijk kreeg hij geen toestemming om biecht te horen.
Drie jaar later werd hem het onbeduidende dorpje Ars toevertrouwd.
Zijn eerste jaren in Ars streed hij sterk voor de bekering van zijn
parochie. Ook het kerkgebouw herstelde hij. In 1824 begint hij met zijn
‘Providence’, een kosteloze meisjesschool. Vanaf die tijd ook neemt zijn
bekendheid als een heilige biechtvader sterk toe. Ongeveer 35 jaar lang
(van 1824 tot 1858) wordt hij niet alleen inwendig, naar ook uiterlijk
belaagd door de duivel.

In de loop van 1855 was een meisje, Louise Dortan, die later religieuze
werd, gekomen om de Pastoor van Ars over haar roeping te raadplegen. Ze
moest drie dagen lang wachten. Ten slotte begon ze wanhopig te worden of
ze wel ooit in de biechtstoel zou komen; huilend maakte ze zich gereed om
maar te vertrekken, toen Abbé Vianney er aankwam en haar zo aansprak: ‘Je
bent niet erg geduldig, mijn kind. Je bent pas drie dagen hier en je wilt al
weggaan? Je moest maar eens veertien dagen wachten. Ga maar bidden bij
de heilige Philomena, dat zij je jouw roeping leert kennen, en dan moet je nog
maar eens terugkomen’. Ze volgde deze goede raad op en bevond er zich wel
bij.

‘s Morgens, zo tegen negen uur, hield de Heilige enige tijd vrij om priesters
en kloosterlingen te ontvangen. Hij deed dat gewoonlijk in een biechtstoel
achter het hoofdaltaar. Iemand verklaarde: ‘Men heeft er zelfs een bisschop
gezien - de bisschop van het eigen diocees - die juist als alle anderen zijn
beurt afwachtte’. Soms leek het alsof de pastoor met het biechthoren kon
stoppen of dat hij eindelijk, al was het maar voor één dag, wat rust kon
nemen. [Jdele hoop!



In mei 1853 kwamen op een avond drie religieuzen en een mevrouw die
pas haar man had verloren, met een rijtuig aan en ze staken vlug het terras
voor de kerk over. Juist kwam abbé Vianney uit de biechtstoel, waar hij zijn
laatste penitent de absolutie had gegeven. De kerk liep
leeg. De dame in zware rouw vervoegde zich bij de
Heilige, die haar aanstonds gaarne te woord stond.

‘Wilt u soms ook nog met de pastoor spreken, terwijl
hij eindelijk vrij is?” vroeg iemand aan de drie
religieuzen. - ‘Nee, morgen’, antwoordden zij, ‘want wij
moeten nog een verblijfplaats opzoeken’. - ‘O! Morgen!’
werd hun geantwoord: ‘Morgen zou best wel eens heel
anders kunnen zijn dan vandaag’.

‘En werkelijk... zo vertelde een van zusters: ‘De
volgende morgen kwam er zo’n stroom van pelgrims op
gang dat ik meer naar de biechtstoel gedragen werd dan
dat ik er zelf heen ging’. Eindelijk kon zij dan de Pastoor

spreken. Omdat hij wist dat zij ziek was - zij had een
zware longziekte en hoestte als het ware haar longen uit - liet hij haar v66r
haar beurt gaan.

Ook al toonde Abbé Vianney, eenmaal in de biechtstoel, geen voorkeur
tegenover zijn penitenten, toch maakte hij wel uitzonderingen voor zijn eigen
parochianen, voor zieke of zwakke personen en voor sommige andere
mensen, die niet konden wachten. Hierbij leidde hem de gave van intuitie,
die God hem geschonken had, op voortreffelijke wijze. Een zeer groot aantal
pelgrims vertelde, dat de pastoor hen onder de menigte had opgemerkt en
vervolgens geroepen had naar de biechtstoel of naar de sacristie te komen,
omdat hij zonder hen overigens te kennen door een inwendige verlichting
had gezien, dat deze personen hem noodzakelijkerwijze vlug moesten
spreken. En z6 groot was de invloed van den Heilige, dat deze bevoorrechting
van sommige personen slechts hoogst zelden tot ontevredenheid bij andere
wachtenden leidde.



Een moeder van zestien kinderen had een plaatsje kunnen vinden ergens
midden in de kerk. Plotseling komt de Heilige de biechtstoel uit, wijst met
zijn vinger naar deze mevrouw en zegt: ‘U, madame, u hebt haast. Kom maar
gauw’.

In 1832 of ‘33 bracht Marguerite Humbert (uit Ecul1y) na vijftien jaar weer
eens bezoek aan haar neef Jean Marie Vianney. Hij had zelf aan de meisjes
van de Providence gevraagd extra aandacht aan haar te besteden, ‘want zij
had gedurende zijn studietijd zo goed voor hem gezorgd’. ‘Voordat ik
vertrok’, vertelde Marguerite, ‘ging ik nog eens naar de kerk, en overlegde bij
mezelf, of ik bij mijn neef zou gaan biechten of niet. Op hetzelfde moment
kwam iemand mij namens hem zeggen, dat hij op me wachtte. Ik was zeer
verbaasd, want daar waar ik mij bevond, kon hij mij niet zien. Ik verliet Ars,
geheel vervuld van een grote inwendige vreugde.’

De Heilige Geest geleidde hem

‘Eens’, aldus M. Oriol, ‘hoorde de Dienaar Gods biecht in de sacristie.
Eensklaps verschijnt hij op de drempel en zich tot mij wendend, zegt hij:
‘Mijn vriend, laat een dame die helemaal achter in de kerk is, bij mij komen’.
Hij wees me aan hoe ik die dame zou kunnen herkennen. Op de aangeduide
plaats vond ik die persoon niet. En ik ging het aan Abbé Vianney zeggen.
‘Loop hard’, antwoordde hij, ‘zij bevindt zich vé6r dat en dat huis ... ¢ Ik liep
erheen en werkelijk, ik haalde die dame in, die uit de kerk was weggegaan,
vertwijfeld omdat ze niet langer meer kon wachten.

Zo was er een andere keer een arme vrouw, die - waarschijnlijk door haar
verlegenheid - haar beurt twee of drie keer achtereen voorbij had laten gaan,
ze was acht al dagen in Ars zonder tot de pastoor te kunnen doordringen. Ten
slotte riep de Heilige haar zelf. Nog beter: hij ging haar opzoeken en leidde
haar midden door de menigte tot aan de kapel van St.-Jan de Doper. De
Dienaar Gods wist bij ervaring, dat de genade bepaalde ogenblikken heeft,
maar ook dat bepaalde genadeogenblikken voorbij kunnen gaan, om niet
meer terug te keren. Vaak wist hij bij dergelijke gelegenheden de zondige ziel

te vangen als een vlieg.



‘En zo was het vogeltje gevangen’

Tegen 1853 ondernam een vrolijk groepje uit Lyon de bedevaart naar Ars.
Allen waren goede gelovigen, behalve één, een wat oudere man die alleen
maar mee was gegaan om de jeugd een plezier te doen. Ze kwamen ongeveer
drie uur ’s middags in het dorp aan. ‘Gaan jullie maar naar de kerk, als jullie
dat willen’, zei onze ongelovige, uit het rijtuig stappend, ‘dan zal ik alvast het
diner gaan bestellen’.

Hij gaat een eindje verder, staat dan plotseling stil, denkt even na en zegt:
‘Och, waarom ook niet? Ik ga met jullie mee, maar ik zal niet lang blijven’.
Heel de groep gaat dan ook de kerk binnen en op dat ogenblik komt Abbé
Vianney uit de sacristie, voorbij het priesterkoor. Hij knielt, staat weer op en
keert zich om. Met zijn blik zoekt hij iemand in de richting van het
wijwatervat en hij maakt een handbeweging als om iemand te roepen. ‘Hijj
zoekt u’, zegt men tot de ongelovige die ineens versteld staat. ‘Helemaal in de
war, ging hij ook’, zo vertelt ons de religieuze aan wie we dit verhaal danken,
‘en wij lachten stilletjes, want we begrepen dat het vogeltje gevangen was ‘.
De Pastoor geeft hem een hand en zegt: ‘Het is wel een tijdje geleden dat u te
biechten bent geweest?’ — ‘Mijn beste pastoor, ik meen zo ongeveer dertig
jaar.” - ‘Dertig jaar, mijn vriend? Denk eens goed na... Het is drieéndertig jaar
geleden! U was toen op die en die plaats.” - ‘Ja, U hebt gelijk, mijnheer

pastoor’. - ‘Kom, dan zullen we nu eens gaan biechten, niet waar.’

Onze oude vriend bekende later dat hij bij deze uitnodiging zo beschaamd
stond dat hij niet durfde weigeren, maar hij voegde er ook bij: ‘Aanstonds
voelde ik een onbeschrijflijk geluk’. Deze biecht duurde twintig minuten;

maar veranderde hem wel grondig.
‘Is hij dan z6 verstokt ongelovig?’

Typisch is ook de manier, waarop een andere zondaar gewonnen werd. In
1839 of 40 kwam een vader, Rochette geheten, met zijn invalide zoon naar
de wonderdoener van Ars. Ook zijn vrouw was bij hen; zij biechtte en ging te
communie. Vader Rochette zelf had geen andere zorg dan de genezing van



zijn kleine jongen. Hij bracht wel een paar bezoeken aan de kerk, maar kwam
niet verder dan het wijwatervat. Hij stond daar, toen de Heilige, van achter
het altaar komend waar hij priesters de biecht hoorde, hem begon te roepen.
Hij reageerde eerst niet. Zijn vrouw en zoontje bevonden zich toen dicht bij
de communiebank. ‘Is hij dan z6 verstokt ongelovig?’ vroeg Abbé Vianney aan
de moeder. Eindelijk bij de derde waarschuwing besloot de man naar voren
te gaan. Hij dacht: ‘De pastoor van Ars zal me tenslotte toch niet opeten!” En
hij ging met de Pastoor mee achter het altaar. Abbé Vianney had geen tijd te
verliezen.

‘Nu zijn wij onder vier ogen, vader Rochette’, zei hij, en wijzend naar de
biechtstoel: ‘kniel daar maar neer’. ‘O!” hernam de andere. ‘Ik heb er niet veel
zin in.” - ‘Begin dan maar al vast.’- Niet in staat deze ‘aanval’ op de man af
te weerstaan, viel vader Rochette op zijn knieén. ‘Eerwaarde vader’, zei hjj

b

hakkelend, ‘het is een tijdje geleden... Tien jaar...” - ‘Doe er nog maar wat bij’.
- ‘Twaalf jaar...’- ‘Nog een beetje meer.’- ‘Sinds het grote jubileum van 1826.’-
‘TJuist, nu zijn we er! Al zoekende vindt men.” En vader Rochette begon te
biechten als een kind. De volgende morgen ging hij aan de zijde van zijn
vrouw te communie. En hun zoon - zo voegt een geloofwaardig verhaal eraan
toe - liet in de kerk van Ars twee krukken achter, die onnodig waren

geworden.

Zo was voor veel zielen de weg naar Ars als de weg naar Damascus voor
Saulus die veranderde in de Apostel Paulus. En nu moet men niet denken dat
de Heilige buiten zijn persoonlijke gebeden en verstervingen buitengewone
middelen gebruikte om de zielen te bekeren. Hij trof ze eerst door zijn vurige
preken. En als hij hen dan onder vier ogen in de biechtstoel sprak, dan waren
enkele woorden voldoende om de beslissende slag te slaan, die wel pijn deed
maar ook genas.

Wordt vervolgd.

Naar: Le Curé d’Ars - Saint Jean-Marie-Baptiste Vianney (1786-1859), door mgr. Francis
Trochu (Editions Résiac, Montsurs), en de Nederlandse bewerking ervan door abbé H. Vorage,

pastoor van Moliéres (Firma Becelaere, Torhout).



De gevolgen van de handcommunie

Op Pasen gebeurde er in Trieste, Italié een
heiligschennis van de H. Communie door een
vermeende drugsverslaafde. Die kwam de kerk binnen,
ging in de rij staan en ontving de H. Communie, terwijl
hij alles filmde met een kleine camera. Vervolgens
begon hij beledigende opmerkingen te maken zoals
“Hoe kan men een aardappelschijfje in het Lichaam
van Christus veranderen? Komaan...” Vervolgens dook
nog een video op waarin de man te zien is met de H.

Hostie vOor zijn oog als een ‘oogglas’.

En afgelopen mei verkocht ‘Pentagora’,
een Duitse satanist, op Etsy.com negen
geconsacreerde heilige Hosties. De titel
van de advertentie luidde als volgt: “Echte
Katholieke Hosties, geconsacreerd door
een priester!!! *9 stuks*!! Gemaakt in

Duitsland!! Zwarte Mis  Magie

Satanisme.” Wie ze gekocht heeft is niet
duidelijk.

Het is enkel en alleen door het bestaan van de handcommunie dat
dergelijke gruwelen mogelijk zijn! Als men op het internet geconsacreerde
Hosties te koop ziet staan, of waarvan het niet duidelijk is of ze geconsacreerd
zijn of niet, tracht ze te bemachtigen en overhandig ze aan een priester. Dat
is het enige wat we kunnen doen. En bovenal: eerherstel brengen! Hoe doen
we dat? Door Aanbidding, door bvb. de akte en de litanie van eerherstel te
bidden. Wat er vooral nodig is zijn mensen die zich engageren om elke dag

eerherstel te brengen. Meer info: Eerherstelheiligsacrament.org

10



“Wanneer ik een heel jaar zou spreken zou ik al de beledigingen, Jezus in
Zijn allerheiligste Sacrament aangedaan, welke ik op deze wijze kende, niet
kunnen zeggen. Ik zag de bewerkers daarvan Jezus met hopen aanvallen en
Hem, met verschillende wapenen, volgens de verscheidenheid hunner
beledigingen, slagen toebrengen. Ik zag oneerbiedige Christenen, van alle
eeuwen; lichtzinnige of heiligschennende priesters; drommen van lauwen en
onwaardigen die communiceerden; talloze zondaars voor welke de bron van
alle zegening, de geheimenis van de levende God, een vloek, een uitdrukking
van toorn, een woord van vervloeking was geworden, woedend de heilige
vaten ontheiligen; dienaren van de duivel die het allerheiligste Sacrament tot
de geheimenissen van een verschrikkelijke helse dienst gebruiken. [...] Ik was
zodanig van schrik en ijzing bevangen, dat een verschijning van mijn Hemelse
Bruidegom mij barmhartig de hand op het hart legde, met deze woorden:
“Niemand heeft dit nog gezien,
en uw hart zou van droefheid
verscheurd worden, zo ik het
niet ondersteunde.” ~Zalige
A.K. Emmerick over wat Jezus
zag tijdens zijn doodsangsten
in de Hof van Olijven.

“De Opperste Pontifex
oordeelde dat de aloude manier
van het uitreiken van de
Heilige Communie aan de
gelovigen [op de tong] niet

mag veranderd worden. De De H. Pater Pio gaf de mens; altijd de Communie op de tong.
Apostolische Stoel spoort bisschoppen, priesters en gelovigen aan deze wet,
die geldig is en opnieuw werd bevestigd volgens het oordeel van de
meerderheid van het Katholieke episcopaat, godvruchtig na te leven, in de
vorm die de huidige ritus van de heilige liturgie voorziet, en uit bezorgdheid
voor het algemeen welzijn van de Kerk. ” ~Paus Paulus VI (Motu proprio
Memoriale Domini, 1969)

11



In december 2018 had VIM-journalist en ‘transgender’ Boudewijn (‘Bo’)

Van Spilbeek - 59 jaar, gehuwd man en vader van twee kinderen - zijn
geslachtsoperatie achter de rug- de operatie waardoor hij nu definitief
“vrouw” is. Althans dat denkt hij, want hij moet zijn leven lang
hormonenpillen slikken en bijna alles aan hem is nu fake - zijn haar, zijn
borsten, zijn gezicht dat reeds werd geopereerd, en nu ook zijn genitalién. In
zijn DNA is hij echter nog altijd man, en hij zal dat altijd blijven. Niemand

[{

wordt in een “verkeerd lichaam” geboren, want God vergist zich niet. Je
wordt geboren zoals je bent: man of vrouw. En geslachtsoperaties hebben
enkel maar de schijn van te helpen, maar veroorzaken op termijn geestelijke
depressies, tot op het punt waarop velen zelfmoord plegen of een “sex
reverse” operatie ondergaan. Deze arme man heeft - onder druk van een
goddeloze maatschappij die transgenderisme aanmoedigt en verheerlijkt —

de onherroepelijk verkeerde keuze genomen.

12



In menselijke cellen bevat elke nucleus (celkern) DNA
bestaande uit 23 chromosomenparen, een totaal van 46
chromosomen. De eerste 22 paren worden autosomen
genoemd, dit zijn homologe chromosomen of paren van
overeenkomstige chromosomen die dezelfde genen
bevatten (regionen van het DNA) in dezelfde orde in hun
chromosomale armen. De chromosomenparen bestaan

steeds uit een chromosoom van vaders kant en een

chromosoom van moeders kant. De chromosomen van

het 23ste paar worden geslachtschromosomen genoemd, die bestaan uit twee
X-chromosomen in vrouwen en een X-chromosoom en een Y-chromosoom in
mannen. Vrouwen hebben daarom 23 homologe chromosomenparen, terwijl
mannen er 22 hebben. De X- en Y-chromosomen hebben kleine regionen van
homologie (gelijkenis), die pseudo-autosomale regionen worden genoemd.

Het X-chromosoom is altijd aanwezig als het 23ste chromosoom in de eicel,
terwijl een X- of een Y-chromosoom aanwezig is in een individuele spermacel
als het 23ste chromosoom. Voortplantingscellen hebben steeds enkelvoudige
chromosomen (dus geen chromosomenparen) en dus 23 chromosomen in
plaats van 46 in gewone cellen. Alle diploide organismen, met een door het
geslachtschromosomen bepaald geslacht, ontvangen de helft van hun

geslachtschromosomen van iedere

ouder. In zoogdieren, zijn vrouwen

XX, en kunnen ze één van hun X-

/ chromosomen doorgeven aan hun
remat e kinderen, en mannen zijn XY, dus
kunnen ze een X of een Y-

chromosoom doorgeven. Om een

& - chromosomale vrouw te hebben,
/ moet het individu dus van beide

ouders een X-chromosoom ont-

Mother Father vangen, om een chromosomale

man te hebben moet het individu

Male child
XY

13



een X-chromosoom van zijn moeder en een Y-
chromosoom van zijn vader ontvangen. Het is dus
het mannelijk sperma (en de aanwezigheid van het
geslachtschromosoom) dat het geslacht bepaalt van
de nakomelingen. Het chromosomale geslacht
wordt bepaald bij de bevruchting en dit geeft, door

de expressie van de genen op die
geslachtschromosomen, aanleiding tot de ontwikkeling van het mannelijk of
vrouwelijke voortplantingsstelsel met bijbehorende geslachtsorganen. Op
het Y-chromosoom zorgt de aanwezigheid van het SRY-gen tijdens de
embryogenese (embryonale ontwikkeling) voor de ontwikkeling van de
testikels en de penis bij de man, en de vrijgave van hormonen die ervoor
zorgen dat de Miilleriaanse kanaaltjes (die aanleiding geven tot de
ontwikkeling van de vrouwelijke geslachtskenmerken) worden onderdrukt
en degenereren. Indien er twee X-chromosomen aanwezig zijn, dan zullen
de Wolffiaanse kanaaltjes (die aanleiding geven tot mannelijk
voortplantingsstelsel) door hormonale invloed worden gedegenereerd, en zal
het embryo zich ontwikkelen als vrouw. Een menselijke foetus ontwikkelt
geen externe seksuele organen tot zeven weken na de bevruchting. De foetus
lijkt dus seksueel onbepaald te zijn, het ziet er mannelijk noch vrouwelijk uit.
Maar na de zevende week begint de foetus hormonen te produceren die
ervoor zorgen dat de geslachtsorganen zich ontwikkelen,
hetzij mannelijk, hetzij vrouwelijk. Dit proces wordt seksuele
differentiatie genoemd. Ons biologisch uiterlijk geslacht is
dus onlosmakelijk verbonden met ons genetisch geslacht. Je

bent dus man 6f vrouw, en een geslachtsoperatie zal dat niet
veranderen. Alles is dan gewoon fake. Het probleem met de meeste
transgenders is dat niemand hen ooit heeft verteld dat God hen bemint en
heeft gewild zoals ze geboren zijn: de man of de vrouw die ze van het begin
af waren, en dat ze dit in geen geval moeten veranderen om gelukkig te
worden, want dat zullen ze nooit worden. Uiterlijk misschien, maar diep van
binnen zal er altijd iets blijven knagen... Ze moeten de gedachten die hen

zeggen dat ze hun geslacht moeten veranderen herkennen voor wat ze zijn:

14



bekoringen van de Vijand - hij die God en zijn Schepping haat. Uiteindelijk
bekoort hij hen om hun eigen ‘schepping’ te haten: ze zijn niet tevreden en
willen het anders...

Op RT was er een aantal maanden geleden een documentaire verschenen
over drie mensen die een geslachtsoperatie ondergingen, maar er nu spijt
van hebben. Eén van hen onderging een “sex reverse” operatie, of een
omgekeerde geslachtsoperatie, waarbij de originele geslachtsorganen naar
best vermogen worden “hersteld”. Uiteraard is het resultaat na die operatie:
een knoeiboel. Een andere heer, die een moeilijke jeugd had (vader een
alcoholicus en moeder geestesziek) en reeds lange tijd geleden zijn geslacht
liet veranderen naar vrouw omdat hij naar eigen zeggen zijn penis “haatte”,
beklaagde het zich onmiddellijk dat hij zijn mannelijke geslachtsdelen had
laten ‘afsnijden’: “Het was verkeerd om dat te doen.” In het begin merkte hij
ook direct dat zijn gefabriceerde “vagina” veel te nauw was: seksuele
gemeenschap was dus onmogelijk. Al gauw werd duidelijk dat zo’n operatie
in geen geval bevredigend is, en later kreeg hij spijt. Nu is een “sex-reverse”
operatie reeds veel te laat, maar hij gaat overal lezingen geven aan jongeren
om te vertellen dat ze in geen geval een geslachtsoperatie moeten ondergaan.

De hele transgenderwaanzin die heden over
de wereld raast, als onderdeel van de LHBT-
ideologie, is samen met abortus, echtscheiding
en contraceptie, deel van de strijd van Satan
tegen het gezin en de familie. O.L.Vrouw had

tegen Lucia Dos Santos in Fatima in 1917
verteld dat de laatste strijd tussen God en \
Satan zou gaan over het huwelijk en de familie.
Zitten we er niet middenin? Laten we vooral medelijden hebben met de
transgenders, en voor hen bidden. Het zijn arme, verwarde zielen die Gods
hulp nodig hebben. We mogen hen in geen geval veroordelen.

Michaél Dekee

15



Het Mirakel van het Oosten

Het was pas in 1549 dat de eerste
missionarissen voet aan land zetten in Japan.
Na vele decennia van succesvol missiewerk
en zeker 200.000 bekeerlingen, werd 65 jaar
later het Katholicisme geheel verboden, in
een poging het Christendom in Japan volledig

uit te roeien.

St. Franciscus Xaverius was de eerste Jezuiet
die als missionaris naar Japan ging. In december
1547 ontmoette Xaverius in het Portugese
Malacca (nu een gebied in Maleisi€) een Japanse
man van Kagoshima, Anijiro genaamd. Hij had
in 1545 van Xaverius gehoord, en had van
Kagoshima naar Malacca gereisd, met als doel
hem te ontmoeten. Hij vertelde Xaverius

uitvoerig over zijn vroeger leven en de cultuur

van zijn thuisland. Anijiro hielp Xaverius als bemiddelaar en tolk voor de
missie naar Japan. Xaverius ging echter terug naar India. Pas in 1549 scheepte
hij in voor de reis naar Japan. Hij had geschenken meegebracht voor de
koning van Japan, omdat hij zich wilde introduceren als de ‘Apostolische
Nuntius’. Franciscus Xaverius bereikte Japan op 27 juli 1549, samen met
Anijiro en drie andere Jezuieten. Pas op 15 augustus ging hij aan land in
Kagoshima, de belangrijkste haven van de provincie Satsuma op het eiland
Kyushu. Als vertegenwoordiger van de Portugese koning werd Xaverius op
een vriendelijke manier ontvangen. Hij kreeg onderdak bij de familie van
Anijiro tot oktober 1550. Daarna ging hij naar Kyoto om de Keizer te

ontmoeten, maar die poging mislukte. Hij keerde in 1551 terug naar

16



Yamagushi, waar hij van de daimyo (krijgsheer) van de provincie toelating
kreeg om te prediken. Omdat hij geen vloeiend Japans kon, moest hij zich
beperken tot het luidop lezen van een Japanse vertaling van een catechismus.

De Japanners werden niet makkelijk bekeerd; velen van hen waren reeds
Boeddhist of Shinto. Xaverius trachtte de opvatting te bestrijden die sommige
Japanners hadden; hij leerde hen dat een god die alles, inclusief het kwaad,
zou geschapen hebben, niet goed kon zijn. Het concept van de Hel lag ook
moeilijk: de Japanners hadden moeite met het idee dat hun voorouders in de
Hel zouden zitten. Ondanks dit alles, voelde Xaverius aan dat dit goede
mensen waren, en dat ze konden bekeerd worden. Hij bracht schilderijen van
de Madonna met het Kind mee om als hulp te gebruiken bij het onderricht.
Kunst bleef een belangrijke rol spelen bij zijn onderricht in Azié.

Xaverius werd verwelkomd door de Shingonmonniken omdat hij het
woord Dainichi voor de Christelijke God gebruikte - in een poging om het
concept aan te passen aan de lokale tradities. Later veranderde hij het woord
God in Deusu, van het Latijnse en Portugese Deus. De monniken beseften dat
Xaverius een rivaliserende religie predikte, en ze werden agressiever bij zijn
pogingen om hen te bekeren. Maar in 1579, op het hoogtepunt van de
missionaire activiteit, waren er toch al 100.000 bekeerlingen. Tegen het eind
van de 16% eeuw was de Japanse missie de grootste overzeese Christelijke
gemeenschap geworden die niet onder de regering van een Europese macht
stond. De meeste Japanse Christenen leefden in Kyushi, maar de Kerstening
was een regionaal fenomeen, en het had een nationale impact. Tegen het eind
van de 16% eeuw was het mogelijk om in iedere provincie gedoopten te
vinden, en velen van hen leefden in georganiseerde gemeenschappen. Aan de
vooravond van de slag om Sekigahara werden 15 daimyo’s of krijgsheren
gedoopt. Er waren reeds honderden kerken gebouwd in heel Japan.

Het Christendom was zeer succesvol in alle lagen van de samenleving -
van de armen tot de rijken, de handelaars, zeelieden, strijders, enz. Nagasaki,
die tien kerken had, werd het ‘Rome van Japan’ genoemd - de meeste

inwoners waren Christen. Rond 1582 waren er naar schatting 200.000

17



praktiserende Katholieken. Maar de situatie veranderde vanaf 1587, toen
Toyotomi Hideyoshi Japan had herenigd. Toen hij de heerser van Japan werd,
begon hij zijn aandacht te vestigen op externe bedreigingen, in het bijzonder
de uitbreiding van de Europese macht in Oost-Azié. Naar aanleiding van een
aantal incidenten werd hij steeds achterdochtiger ten opzichte van het
Christendom. Reeds in datzelfde jaar vaardigde hij een edict uit om het
Katholicisme te verbannen en Nagasaki werd onder directe controle van

Hideyoshi geplaatst.

Reeds tien jaar later, op 5 februari 1597 vielen de eerste slachtoffers. 26
Christenen - 6 Franciscaanse missionarissen, 3 Japanse Jezuieten en 17
lekengelovigen, waaronder die kinderen, werden geéxecuteerd door
kruisiging in Nagasaki. Ze werden opgeheven aan een kruis en vervolgens
met speren langs beide zijden doorboord. De martelaren van Japan werden
door Paus Pius IX in 1862 heilig verklaard.

Hideyoshi stierf in 1598, maar werd opgevolgd door Tokugawa Ieyasu in
1600. Net zoals zijn voorganger had hij weinig sympathie voor het
Christendom, maar hij stelde als prioriteit de handel met Portugal en Spanje.
Het Tokugawa-shogunaat (militair leiderschap) besloot uiteindelijk om in
1614 het Katholicisme geheel en al te verbannen. Er braken vervolgingen uit
in 1613 en 1630. Midden de 17% eeuw werden alle Europese missionarissen
verdreven, en werd de executie bevolen van alle bekeerlingen. Dit betekende
het einde van het openlijke Christendom in Japan. De Kerk ging toen

18




ondergronds. De systematische vervolging die in 1614 begon, kreeg felle
tegenstand van de Christenen, ondanks het vertrek van reeds de helft van de
geestelijkheid. Reden hiervoor was dat de gemeenschappen goed
georganiseerd waren. Er werden leken tot leiders aangesteld, en men
beoefende de godsdienst in het grootste geheim. Maar de vervolging werd
geslepener. De Boeddhistische religieuze overheid moest verifiéren of
iemand Christen was of niet, en zorgde voor de invoering van een
“Tempelgarantiesysteem” waarbij men een certificaat kreeg dat aantoonde
dat men verbonden was aan een
Boeddhistische tempel als bewijs van
religieuze ‘orthodoxie’, sociale aanvaarding
en trouw aan het regime.

De Japanse overheid gebruikte ‘fumie’,
een soort bronzen afbeeldingen van de
Maagd Maria en Jezus Christus, die bedoeld
waren om op te trappen, om praktiserende
Katholieken te ontmaskeren. Ieder die

weigerde om op die afbeelding z’'n voet te
zetten werd als Katholiek bestempeld en naar Nagasaki gedeporteerd. Het
beleid van de Japanse overheid was om Christenen hun geloof te doen
afzweren. Indien ze weigerden, werden ze gemarteld. Toen ze nog
weigerden, werden ze meestal geéxecuteerd op de Unzenberg in Nagasaki.

De Katholieke rest in Japan werd ‘ondergronds’ gedreven, en de leden
werden bekend als de “Verborgen Christenen” of de “Kakure Kirishitanen.”
Sommige priesters bleven illegaal in Japan, inclusief 18 Jezuieten, 7
Franciscanen, 7 Dominicanen, 1 Jezuiet, 5 seculiere priesters en nog een
aantal anderen. Tijdens de ‘Edo-periode’ (van het Tokugawa-bewind), dat
eeuwen zou duren, behielden de “Kakure Kirishitanen” hun geloof. Bijbelse
verzen of gebeden werden mondeling overgeleverd van ouder op kind, en er
werden geheime plaatsen aangeduid in de ondergrondse gemeenschap, waar
de kinderen konden gedoopt worden - terwijl de overheid de ‘fumie’ bleef
toepassen om Katholieken te ontmaskeren.

19



De Christenen bleven hun geloof

omdat men bang was dat gedrukte

!{(\* uitoefenen in het geheim, in private

\ woningen. Naar gelang de jaren voorbij

/ gingen, werden beeldjes en afbeeldingen

. ‘ van de H. Maagd en de heiligen
»\‘- getransformeerd in beeldjes die leken op

i » r\ ‘lﬂ het traditionele beeld van Boeddha. De
- i' - gebeden werden aangepast, zodat ze
£l klonken als Boeddhistische gezangen,

terwijl ze onvertaalde woorden van het

{¥ /4‘; Latijn, Portugees en Spaans behielden.

{ v_\' é 7 De Bijbel werd mondeling doorgegeven,

o

werken zouden in beslag genomen

0.L.Vrouwbeeldje dat sterk lijkt op een Worden door de autoriteiten. Omdat de
Boeddhabeeld. Er is echter een kindje in haar
armen, en onder haar voet ligt een slang:
typerend voor de H. Maagd. verbannen was en de overgebleven

katholieke clerus midden 17de eeuw

priesters na verloop van jaren ook waren overleden, waren de Christelijke
gemeenschappen afhankelijk van leken om de diensten te leiden. In sommige
gevallen dreven gemeenschappen af van de Christelijke leer en slopen er
heidense elementen in hun eredienst. Ze verloren de betekenis van de
gebeden en hun religie werd een versie van “de cultus van voorouders”,

waarin de voorouders toevallig Christelijke martelaren waren.

In 1853 werd Japan opnieuw open voor buitenlandse interactie, en met het
Harris-akkoord in 1858 werd het voor buitenlanders mogelijk om zich in
Japan te vestigen. Vervolgens kwamen er vele Christelijke geestelijken naar
Japan, hoewel evangeliseren nog verboden was. In 1864 de nieuwe Oura-
kathedraal In Nagasaki voltooid, die door de Parijse Sociéteit voor
Buitenlandse Missies (Missions étrangeres de Paris) was gebouwd ter ere van
de 26 martelaren van Japan, die in 1597 waren geéxecuteerd. Op 17 maart
1865 zag Eerwaarde Petitjean een groep mensen staan véor de kathedraal.

Ze lieten aan de priester verstaan dat ze wilden dat hij de deuren opende.

20



Toen de priester aan het altaar knielde, naderde een oude vrouw van de
groep, en zei tegen hem: “Wij hebben dezelfde gevoelens in ons hart als jullie.
Waar is het beeld van de Maagd Maria?” Vader Petitjean ontdekte dat deze
mensen afkomstig waren van het naburige dorp Urakami, en dat zij “Kakure
Kirishitanen” waren, afstammelingen van de vroege Japanse Christenen die
ondergedoken waren nadat het Katholicisme rond 1614 verboden was
geworden. Hij zag dat ze o.a. de doopritus hadden bewaard voor ruim 250
jaar - zonder priesters. Er werd een wit marmeren beeld van O.L.Vrouw
geimporteerd vanuit Frankrijk om deze gebeurtenis te herdenken. Daarna
kwamen tienduizenden ondergrondse Christenen naar buiten in het gebied
rond Nagasaki. Het nieuws hiervan bereikte Paus Pius IX, die dit “het mirakel
van het Oosten” noemde.

Bron: Wikipedia - History of the Catholic Church in Japan

Preek van de maand

“Het Rijk Gods gelijkt op...”

Aan het begin van Jezus’ prediking is al vlug duidelijk wat Hij te zeggen
heeft. We gaan hier vaak nogal vlug aan voorbij! Johannes was gevangen
genomen en Jezus begon te prediken in Galilea. “De tijd is vervuld, bekeert u
en gelooft in de Blijde Boodschap.” Vissers volgden Hem en lieten hun netten
in de steek... (Mc.1,14- 18). De nabijheid van God overtreft hier de naam van
God, gegevens aan Mozes in het Oude Verbond (Jahwe = ‘Ik ben die ben’ ).
Jezus Christus is ‘in’ ons en zo zijn wij als het ware een soort tabernakel. Zo
graag bid ik het gebed bij het afscheid in een uitvaart: “Hij/zij was de Tempel
van de Heer.”

En waarom dienden ze Jezus te volgen? Niet voor een prul of wereldse
geneugten maar om ‘mensenvissers’ te worden. Mensen bijeen brengen om
de Heer te volgen naar het doel van zijn woorden en daden: mensen dichter
brengen bij zijn Rijk. Maar wat betekent dit Rijk Gods? Velen hadden er

21



moeite mee. Laten we Judas maar nemen, de verrader. Hij meende dat dé
‘Messias’ opgestaan was en nu eens komaf zou maken met de Romeinse
bezetter. Niets dus. Ontgoocheld als hij was ging hij zelfs over tot verraad,
tot een kus en zilverlingen...

Stilaan verzamelden zich meer en meer mensen rond Jezus. Het volk
kwam, aangetrokken door iets wat deze wereld niet kan bieden, luisteren
naar zijn Woord. Hij onderrichtte hen. Een belangrijke notitie in het
Marcusevangelie. Niets vrijblijvends, maar een duidelijke boodschap. Iets om
te onthouden. Bij Lucas vernemen wij dat het Rijk Gods ‘midden onder u’ is
(Lc.17,21). Jezus raakt hier duidelijk het hart van de mens. Onze ziel is de
kern van ons handelen en zijn. Daar stort Hij zijn genaden uit, ddar komt Hij
bij ons aankloppen, of wij luisteren of niet. Van daaruit komt één lofzang op
de Heer en alles wordt vervuld van zijn vreugde. En die vreugde voedt het
geloof. Het voelt als bij alles wat het leven biedt er één ‘Hosanna’ klinkt. Dat
is de geloofsvreugde, bron van ons gelovig zijn.

Vandaar Jezus oproep om de netten uit te gooien en het woelige water op
te varen. Het gaat hier om vertrouwen en uit handen geven. We dienen uit
de boot te stappen en de zeilen bij te zetten in de wereld waarin we te varen
hebben. Het is varen naar een overkant waar zijn Koninkrijk op ons wacht.
We zijn geroepen om dit Koninkrijk te bereiken, over een horizon heen. En

een ‘Helper’ stuurt Hij ons, de Heilige Geest.

En het is treffend hoe vaak er verwezen wordt naar dat Rijk Gods in
samenhang met Jezus’ prediking. We verliezen dat vaak uit het oog en zien
alles te veel in ons wereldje afspelen. Dat is niet slecht, maar het is zoveel
méér. Neem nu bijvoorbeeld de parabels en gelijkenissen. Telkens wordt
duidelijk gezegd dat ze verteld werden door Jezus als “het Rijk Gods gelijkt

op...” Dat wordt te vlug vergeten.

Parabels zoals de Verloren zoon of barmhartige vader zijn meer dan
stichtende wereldse opdrachten of strevingen. Uiteraard duwen ze ons op
onze verantwoordelijkheden hoe we dienen te leven, volgens welke waarden.
Maar daarbij komt méér: dat alles staat in het licht van Gods Koninkrijk. Hier

22



raken wij de kern van Jezus’ blijde boodschap en tevens van onze handel en
wandel in het heden. Het is een misgroei in ons materiéle wereldje dat we
alles gaan ‘vertalen’ in materie, geld en opbrengst.

Zo gaat het, om bij de verloren zoon te blijven, niet enkel om bekering door
die jongste zoon na foute beslissingen en ook niet enkel over de goedheid van
zijn vader. Zo zijn er vele stichtende verhalen in alle culturen. Gelukkig maar.
Maar het gaat des te meer over hoe God als goede Vader met ons omgaat en
hoe we ons te gedragen hebben: niet onze eigen willetjes of wegen, maar
Gods weg. De Vader blijft staren naar onze terugkeer op het rechte pad. En
dat alles leidt ons tot het volle leven bij de Vader. Het Rijk Gods zal ons de
vreugde bieden zoals een feestmaal. Komen in Gods Koninkrijk is feest, niet
zoals de wereld dit viert, maar een feest zoals we ons amper kunnen
voorstellen. Nochtans worden in de Evangelién veel sluiers opgelicht van het
hoe en waarom. Jezus sprak hoofdzakelijk in beelden en gelijkenissen,
parabels en tevens in zijn daden zoals genezingen en tekenen. Alles in relatie
met het komende Rijk Gods. Hierin ligt ons streven en handelen in ons leven.
Geen doel op zich, maar met het volle einddoel bij de Vader.

Dus zoveel meer dan vrome, stichtende gelijkenissen voor ons aardse
leven. Uiteraard verwijzen ze ook naar de richting in onze daden zelf. Hoe
anders kunnen we God ten volle lof brengen als we onze naaste zouden
negeren? Maar het maken van dit onderscheid is van kapitaal belang. Dat is
dé meerwaarde van het christelijke. Anders beperken we ons tot een vrije
keuze tussen zovele stichtende woorden die met het Rijk Gods niets te maken
hebben. Later zullen we bij het bespreken van Jezus’ parabels en gelijkenissen
nog verder deze piste openleggen.

Bij het aanhoren van die lezingen in de liturgie of bij persoonlijke lezing
van de Evangelién houden we best voor ogen dat het verhaalde doelt op het
Rijk Gods! Amen.

Priester Philippe Vindevogel

23



Uitgeverij JEANNE D’ARC —
Boek in de kijker

CACEGRISQAS

Catechismus ten gebruike van de

bisdommen van Belgié

(Beter bekend als: de Mechelse Catechismus)

Auteur: Mgr. Van Roey el GEBRUIKE VAN AL DE
BISDOMMEN VAD BELGIE

Formaat: Paperback — Pocketformaat (10,8
x 17,48 cm)

Aantal blz.: 108

Omschrijving: Dit is een herwerkte maar inhoudelijk ongewijzigde uitgave
van de Mechelse Catechismus die in 1954 werd uitgegeven door de
Bisschoppen van Belgi€. En één voordeel: dit is een gelijmd exemplaar met een
bedrukte rug, dus makkelijk terug te vinden in de boekenkast.

Prijs: € 6,50 (excl. verzendkosten)

U kunt dit boekje bestellen via email: saluscredentium@mail.com of via tel.nr.: 0468 29 77 61.

Jeannedarcuitgevyerij.com


mailto:saluscredentium@mail.com

