
1 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Beste lezer, 

Salus Credentium 
- veiligheid van de gelovige -     

- 
 

Maandelijks katholiek (digitaal) tijdschrift. 1e  jaargang. Nr. 3. September 2019. Verantwoordelijke uitgever: Michaël  Dekee  
 

Nr. 3  
september 2019 
 



2 

 

Beste lezer, 

In dit nieuwe nummer vindt u opnieuw een zeer mooi 

bekeringsverhaal waarin een jonge katholiek getuigt over het 

gevaar van het occulte – zeker in deze tijd, waar het heidendom en de New 

Age hoogtij viert, uiterst relevant. We hebben het ook even over een nieuwe 

‘hype’ in onze westerse maatschappij: de leugen van het transgenderisme – 

een iets moeilijker artikeltje, maar heel nuttig om aan iemand de onzin van 

‘transgender’ uit te leggen. Verder ook een boeiend verhaal over de bewogen 

geschiedenis van de Katholieke Kerk in Japan: hoe tijdens de vervolging – 

toen het Katholiek geloof verboden werd -  de Katholieken daar in staat waren 

om 250 jaar zonder priester hun geloof te bewaren en door te geven! Dat dit 

ons – in deze moeilijke tijden van crisis in de Kerk – ons mag bemoedigen om 

hetzelfde te doen: ongeacht de omstandigheden vast blijven houden aan de 

traditie en het geloof onvervalst doorgeven aan onze kinderen en 

kleinkinderen. Veel leesplezier! 

Michaël Dekee 

In dit nummer: 
Getuigenis: Een wit licht .................................................................................... 3 

Uit het leven van de H. Pastoor van Ars ............................................................ 5 

De gevolgen van de handcommunie ................................................................ 10 

Over transgenderisme ...................................................................................... 12 

Het Mirakel van het Oosten ............................................................................. 16 

Preek van de maand ......................................................................................... 21 

 

  

V OO R D E  G E D RU K T E  V E R S I E :  K OS T P RI JS  JA A RA BO N N E M E N T  V OOR BE L G I Ë :  € 2 3 ;  

V OO R N E D E RL A N D  E N  F RA N K RI JK :  € 3 5    

I N S C H RI J V E N  K A N  V I A :  S A L U S C RE D E N T I U M @ M A I L . C O M  O F  S C H RI F T E L I JK  V I A :  

D H R.  M .  D E K E E ,  S T A T I ON S S T RA A T  4 9 ,  8 8 3 0  G I T S  ( BE L G I Ë ) .   

 

mailto:saluscredentium@mail.com


3 

 

Getuigenis: Een wit licht 
 

Ik ben al als jong gastje heel gelovig geweest en ik keek altijd uit om naar 

de kerk te gaan als kind. Maar als tiener begon ik slechte vrienden te maken 

die openlijk uitkwamen als satanisten of atheïsten die God uitlachten. 

Natuurlijk als erg beïnvloedbare jongeman begon ik die ideeën en 

waanbeelden over het satanisme over te nemen, ik begon erover op te zoeken 

en ik begon meegetrokken te worden met de ideeën dat elke mens een “god” 

is en dat zonden gevierd zouden moeten worden. Hierdoor echter begonnen 

mijn zogenaamde “vrienden” met 

hekserij te experimenteren en trachtten 

ze contact te maken met geesten of 

demonen waar ik bij was, waardoor een 

kwaadwillige duivel mij als makkelijke 

prooi vond. Kort daarna zag ik op een 

filmpje een zwarte schim staan in beeld 

waar er voordien niemand was of kon 

staan (het was gefilmd in een donkere kelder van één van de “vrienden” waar 

alleen ik in aanwezig was). Na de ontdekking van die schaduw op dat filmpje 

begon ik mij steeds depressiever te voelen en begon ik mij van de mensen die 

mij lief hadden te isoleren. Ik begon op de duur zelfs mijzelf te snijden in een 

oncontroleerbare drang en ik begon dingen te zien waardoor ik aan mijn 

eigen mentale gezondheid begon te twijfelen. Eén van die dingen was een 

klein meisje die ik zag rondhuppelen rond de tafel waar ik aan het studeren 

was. Ze was in een mooi wit kleedje gekleed en maakte geen geluid wanneer 

ze passeerde langs de tafel om dan in de volgende kamer te verdwijnen. 

Wanneer ik bekomen was van de schok een klein meisje te zien die ik niet 

kende, terwijl ik alleen thuis was, en haar te zien verdwijnen besloot ik op 

onderzoek uit te gaan. Maar wanneer ik de kamer binnen ging waar ze in 

verdwenen was, zag ik tot mijn grote schrik datzelfde meisje opgehangen aan 



4 

 

het plafond, haar kleedje aan stukken gescheurd en haar vlees was aan het 

wegrotten. Dit was één van de vele pesterijen die ik heb meegemaakt en het 

werd alleen maar erger tot op een punt, ongeveer één jaar later, toen ik 

besefte dat mijn “vrienden” me steeds dieper en dieper in de put sleepten en 

er alleen maar gelachen werd toen ik mijn verhaal deed aan hen. Toen besloot 

ik om een punt te zetten achter die vriendschappen die me dieper in het 

occulte trokken. Helaas zorgde dit ook voor meer eenzaamheid en begon dit 

zijn tol te eisen waardoor ik meermaals probeerde zelfmoord te plegen toen 

ik 16 jaar was. Tijdens één van die pogingen vond mijn moeder me en kon ik 

alleen maar zeggen: “Het spijt me.” Waarop m’n moeder me in tranen vast 

pakte en zei dat alles goed zou komen. Maar zelfs na grote steun van haar en 

mijn familie bleef ik me slecht en ongelukkig voelen alsof er iets ontbrak. Tot 

ik een jaar later datzelfde filmpje met de schaduw, waar alles mee begon uit 

de hand te lopen, plots opdook op mijn laptop (waar ik nooit dat filmpje op 

kon zetten omdat ik destijds dat filmpje had verwijderd 

kort na de breuk met de satanische vriendenkring.)  

Toen ik dit zag, verwijderde ik direct het filmpje van 

mijn laptop en deed ik iets wat ik al lang daarvoor had 

moeten doen: ik viel op mijn knieën en begon tot God te 

bidden om vergeving voor alle wandaden die ik had 

begaan, voor alle beledigingen die ik zijn richting 

ingestuurd had. En ik bleef bidden voor 10 minuten, 20 

minuten, een half uur, een uur, tot plots ik een wit licht zag en liefde in mijn 

hart voelde dat me zo euforisch maakte... het valt niet te omschrijven... Ik 

begon tranen van geluk te huilen en beloofde elke dag te bidden en God te 

proberen eren. Want van die dag begon ik terug geluk te vinden in het 

omgaan met mijn familie en in mijn geloof dat sterker was dan ooit. Tot op 

de dag van vandaag (als jonge twintiger) bid ik elke dag met liefde en devotie 

tot God omdat ik een tweede kans heb mogen ontvangen en zijn liefde heb 

mogen voelen. Daarom voelde ik me direct ook aangesproken om mijn 

getuigenis te delen in de hoop dat iemand hieruit moed kan putten.  

Johannes  



5 

 

Uit het leven van de H. Pastoor van Ars 
 

Jean-Marie-Baptiste Vianney (1786-1859), bekend als de ‘heilige 

Pastoor van Ars’, werd, na een moeizame opleiding, in 1815 priester 

gewijd. Aanvankelijk kreeg hij geen toestemming om biecht te horen. 

Drie jaar later werd hem het onbeduidende dorpje Ars toevertrouwd. 

Zijn eerste jaren in Ars streed hij sterk voor de bekering van zijn 

parochie. Ook het kerkgebouw herstelde hij. In 1824 begint hij met zijn 

‘Providence’, een kosteloze meisjesschool. Vanaf die tijd ook neemt zijn 

bekendheid als een heilige biechtvader sterk toe. Ongeveer 35 jaar lang 

(van 1824 tot 1858) wordt hij niet alleen inwendig, naar ook uiterlijk 

belaagd door de duivel.  

In de loop van 1855 was een meisje, Louise Dortan, die later religieuze 

werd, gekomen om de Pastoor van Ars over haar roeping te raadplegen. Ze 

moest drie dagen lang wachten. Ten slotte begon ze wanhopig te worden of 

ze wel ooit in de biechtstoel zou komen; huilend maakte ze zich gereed om 

maar te vertrekken, toen Abbé Vianney er aankwam en haar zo aansprak: ‘Je 

bent niet erg geduldig, mijn kind. Je bent pas drie dagen hier en je wilt al 

weggaan? Je moest maar eens veertien dagen wachten. Ga maar bidden bij 

de heilige Philomena, dat zij je jouw roeping leert kennen, en dan moet je nog 

maar eens terugkomen’. Ze volgde deze goede raad op en bevond er zich wel 

bij.  

‘s Morgens, zo tegen negen uur, hield de Heilige enige tijd vrij om priesters 

en kloosterlingen te ontvangen. Hij deed dat gewoonlijk in een biechtstoel 

achter het hoofdaltaar. Iemand verklaarde: ‘Men heeft er zelfs een bisschop 

gezien – de bisschop van het eigen diocees - die juist als alle anderen zijn 

beurt afwachtte’.  Soms leek het alsof de pastoor met het biechthoren kon 

stoppen of dat hij eindelijk, al was het maar voor één dag, wat rust kon 

nemen. IJdele hoop! 



6 

 

In mei 1853 kwamen op een avond drie religieuzen en een mevrouw die 

pas haar man had verloren, met een rijtuig aan en ze staken vlug het terras 

vóór de kerk over. Juist kwam abbé Vianney uit de biechtstoel, waar hij zijn 

laatste penitent de absolutie had gegeven. De kerk liep 

leeg. De dame in zware rouw vervoegde zich bij de 

Heilige, die haar aanstonds gaarne te woord stond.  

‘Wilt u soms ook nog met de pastoor spreken, terwijl 

hij eindelijk vrij is?’ vroeg iemand aan de drie 

religieuzen. - ‘Nee, morgen’, antwoordden zij, ‘want wij 

moeten nog een verblijfplaats opzoeken’. - ‘O! Morgen!’ 

werd hun geantwoord: ‘Morgen zou best wel eens heel 

anders kunnen zijn dan vandaag’.  

‘En werkelijk…‘ zo vertelde een van zusters: ‘De 

volgende morgen kwam er zo’n stroom van pelgrims op 

gang dat ik meer naar de biechtstoel gedragen werd dan 

dat ik er zelf heen ging’. Eindelijk kon zij dan de Pastoor 

spreken. Omdat hij wist dat zij ziek was - zij had een 

zware longziekte en hoestte als het ware haar longen uit - liet hij haar vóór 

haar beurt gaan.  

Ook al toonde Abbé Vianney, eenmaal in de biechtstoel, geen voorkeur 

tegenover zijn penitenten, toch maakte hij wel uitzonderingen voor zijn eigen 

parochianen, voor zieke of zwakke personen en voor sommige andere 

mensen, die niet konden wachten. Hierbij leidde hem de gave van intuïtie, 

die God hem geschonken had, op voortreffelijke wijze. Een zeer groot aantal 

pelgrims vertelde, dat de pastoor hen onder de menigte had opgemerkt en 

vervolgens geroepen had naar de biechtstoel of naar de sacristie te komen, 

omdat hij zonder hen overigens te kennen door een inwendige verlichting 

had gezien, dat deze personen hem noodzakelijkerwijze vlug moesten 

spreken. En zó groot was de invloed van den Heilige, dat deze bevoorrechting 

van sommige personen slechts hoogst zelden tot ontevredenheid bij andere 

wachtenden leidde.  



7 

 

Een moeder van zestien kinderen had een plaatsje kunnen vinden ergens 

midden in de kerk. Plotseling komt de Heilige de biechtstoel uit, wijst met 

zijn vinger naar deze mevrouw en zegt: ‘U, madame, u hebt haast. Kom maar 

gauw’.  

In 1832 of ‘33 bracht Marguerite Humbert (uit Ecul1y) na vijftien jaar weer 

eens bezoek aan haar neef Jean Marie Vianney. Hij had zelf aan de meisjes 

van de Providence gevraagd extra aandacht aan haar te besteden, ‘want zij 

had gedurende zijn studietijd zo goed voor hem gezorgd’. ‘Voordat ik 

vertrok’, vertelde Marguerite, ‘ging ik nog eens naar de kerk, en overlegde bij 

mezelf, of ik bij mijn neef zou gaan biechten of niet. Op hetzelfde moment 

kwam iemand mij namens hem zeggen, dat hij op me wachtte. Ik was zeer 

verbaasd, want daar waar ik mij bevond, kon hij mij niet zien. Ik verliet Ars, 

geheel vervuld van een grote inwendige vreugde.’ 

De Heilige Geest geleidde hem 

‘Eens’, aldus M. Oriol, ‘hoorde de Dienaar Gods biecht in de sacristie. 

Eensklaps verschijnt hij op de drempel en zich tot mij wendend, zegt hij: 

‘Mijn vriend, laat een dame die helemaal achter in de kerk is, bij mij komen’. 

Hij wees me aan hoe ik die dame zou kunnen herkennen. Op de aangeduide 

plaats vond ik die persoon niet. En ik ging het aan Abbé Vianney zeggen. 

‘Loop hard’, antwoordde hij, ‘zij bevindt zich vóór dat en dat huis ... ‘ Ik liep 

erheen en werkelijk, ik haalde die dame in, die uit de kerk was weggegaan, 

vertwijfeld omdat ze niet langer meer kon wachten.  

Zo was er een andere keer een arme vrouw, die -  waarschijnlijk door haar 

verlegenheid - haar beurt twee of drie keer achtereen voorbij had laten gaan, 

ze was acht al dagen in Ars zonder tot de pastoor te kunnen doordringen. Ten 

slotte riep de Heilige haar zelf. Nog beter: hij ging haar opzoeken en leidde 

haar midden door de menigte tot aan de kapel van St.-Jan de Doper. De 

Dienaar Gods wist bij ervaring, dat de genade bepaalde ogenblikken heeft, 

maar ook dat bepaalde genadeogenblikken voorbij kunnen gaan, om niet 

meer terug te keren. Vaak wist hij bij dergelijke gelegenheden de zondige ziel 

te vangen als een vlieg.  



8 

 

‘En zo was het vogeltje gevangen’ 

Tegen 1853 ondernam een vrolijk groepje uit Lyon de bedevaart naar Ars. 

Allen waren goede gelovigen, behalve één, een wat oudere man die alleen 

maar mee was gegaan om de jeugd een plezier te doen. Ze kwamen ongeveer 

drie uur ’s middags in het dorp aan. ‘Gaan jullie maar naar de kerk, als jullie 

dat willen’, zei onze ongelovige, uit het rijtuig stappend, ‘dan zal ik alvast het 

diner gaan bestellen’.  

Hij gaat een eindje verder, staat dan plotseling stil, denkt even na en zegt: 

‘Och, waarom ook niet? Ik ga met jullie mee, maar ik zal niet lang blijven’. 

Heel de groep gaat dan ook de kerk binnen en op dat ogenblik komt Abbé 

Vianney uit de sacristie, voorbij het priesterkoor. Hij knielt, staat weer op en 

keert zich om. Met zijn blik zoekt hij iemand in de richting van het 

wijwatervat en hij maakt een handbeweging als om iemand te roepen. ‘Hij 

zoekt u’, zegt men tot de ongelovige die ineens versteld staat. ‘Helemaal in de 

war, ging hij ook’, zo vertelt ons de religieuze aan wie we dit verhaal danken, 

‘en wij lachten stilletjes, want we begrepen dat het vogeltje gevangen was ‘. 

De Pastoor geeft hem een hand en zegt: ‘Het is wel een tijdje geleden dat u te 

biechten bent geweest?’ – ‘Mijn beste pastoor, ik meen zo ongeveer dertig 

jaar.’ – ‘Dertig jaar, mijn vriend? Denk eens goed na... Het is drieëndertig jaar 

geleden! U was toen op die en die plaats.’ - ‘Ja, U hebt gelijk, mijnheer 

pastoor’. – ‘Kom, dan zullen we nu eens gaan biechten, niet waar.’ 

Onze oude vriend bekende later dat hij bij deze uitnodiging zo beschaamd 

stond dat hij niet durfde weigeren, maar hij voegde er ook bij: ‘Aanstonds 

voelde ik een onbeschrijflijk geluk’. Deze biecht duurde twintig minuten; 

maar veranderde hem wel grondig.  

‘Is hij dan zó verstokt ongelovig?’ 

Typisch is ook de manier, waarop een andere zondaar gewonnen werd. In 

1839 of ’40 kwam een vader, Rochette geheten, met zijn invalide zoon naar 

de wonderdoener van Ars. Ook zijn vrouw was bij hen; zij biechtte en ging te 

communie. Vader Rochette zelf had geen andere zorg dan de genezing van 



9 

 

zijn kleine jongen. Hij bracht wel een paar bezoeken aan de kerk, maar kwam 

niet verder dan het wijwatervat. Hij stond daar, toen de Heilige, van achter 

het altaar komend waar hij priesters de biecht hoorde, hem begon te roepen. 

Hij reageerde eerst niet. Zijn vrouw en zoontje bevonden zich toen dicht bij 

de communiebank. ‘Is hij dan zó verstokt ongelovig?’ vroeg Abbé Vianney aan 

de moeder. Eindelijk bij de derde waarschuwing besloot de man naar voren 

te gaan. Hij dacht: ‘De pastoor van Ars zal me tenslotte toch niet opeten!’ En 

hij ging met de Pastoor mee achter het altaar. Abbé Vianney had geen tijd te 

verliezen. 

‘Nu zijn wij onder vier ogen, vader Rochette’, zei hij, en wijzend naar de 

biechtstoel: ‘kniel daar maar neer’. ‘O!’ hernam de andere. ‘Ik heb er niet veel 

zin in.’ – ‘Begin dan maar al vast.’-  Niet in staat deze ‘aanval’ op de man af 

te weerstaan, viel vader Rochette op zijn knieën. ‘Eerwaarde vader’, zei hij 

hakkelend, ‘het is een tijdje geleden… Tien jaar…’ – ‘Doe er nog maar wat bij’. 

– ‘Twaalf jaar…’- ‘Nog een beetje meer.’- ‘Sinds het grote jubileum van 1826.’- 

‘Juist, nu zijn we er! Al zoekende vindt men.’ En vader Rochette begon te 

biechten als een kind. De volgende morgen ging hij aan de zijde van zijn 

vrouw te communie. En hun zoon – zo voegt een geloofwaardig verhaal eraan  

toe - liet in de kerk van Ars twee krukken achter, die onnodig waren 

geworden.  

Zo was voor veel zielen de weg naar Ars als de weg naar Damascus voor 

Saulus die veranderde in de Apostel Paulus. En nu moet men niet denken dat 

de Heilige buiten zijn persoonlijke gebeden en verstervingen buitengewone 

middelen gebruikte om de zielen te bekeren. Hij trof ze eerst door zijn vurige 

preken. En als hij hen dan onder vier ogen in de biechtstoel sprak, dan waren 

enkele woorden voldoende om de beslissende slag te slaan, die wel pijn deed 

maar ook genas. 

Wordt vervolgd. 

Naar:  Le Curé d’Ars – Saint Jean-Marie-Baptiste Vianney (1786-1859), door mgr. Francis 

Trochu (Editions Résiac, Montsurs), en de Nederlandse bewerking ervan door abbé H. Vorage, 

pastoor van Molières (Firma Becelaere, Torhout).  



10 

 

De gevolgen van de handcommunie 
 

Op Pasen gebeurde er in Trieste, Italië een 

heiligschennis van de H. Communie door een 

vermeende drugsverslaafde. Die kwam de kerk binnen, 

ging in de rij staan en ontving de H. Communie, terwijl 

hij alles filmde met een kleine camera. Vervolgens 

begon hij beledigende opmerkingen te maken zoals 

“Hoe kan men een aardappelschijfje in het Lichaam 

van Christus veranderen? Komaan…” Vervolgens dook 

nog een video op waarin de man te zien is met de H. 

Hostie vóór zijn oog als een ‘oogglas’.  

En afgelopen mei verkocht ‘Pentagora’, 

een Duitse satanist, op Etsy.com negen 

geconsacreerde heilige Hosties. De titel 

van de advertentie luidde als volgt: “Echte 

Katholieke Hosties, geconsacreerd door 

een priester!!! *9 stuks*!! Gemaakt in 

Duitsland!! Zwarte Mis Magie 

Satanisme.” Wie ze gekocht heeft is niet 

duidelijk. 

Het is enkel en alleen door het bestaan van de handcommunie dat 

dergelijke gruwelen mogelijk zijn! Als men op het internet geconsacreerde 

Hosties te koop ziet staan, of waarvan het niet duidelijk is of ze geconsacreerd 

zijn of niet, tracht ze te bemachtigen en overhandig ze aan een priester. Dat 

is het enige wat we kunnen doen. En bovenal: eerherstel brengen! Hoe doen 

we dat? Door Aanbidding, door bvb. de akte en de litanie van eerherstel te 

bidden. Wat er vooral nodig is zijn mensen die zich engageren om elke dag 

eerherstel te brengen. Meer info: Eerherstelheiligsacrament.org 



11 

 

“Wanneer ik een heel jaar zou spreken zou ik al de beledigingen, Jezus in 

Zijn allerheiligste Sacrament aangedaan, welke ik op deze wijze kende, niet 

kunnen zeggen. Ik zag de bewerkers daarvan Jezus met hopen aanvallen en 

Hem, met verschillende wapenen, volgens de verscheidenheid hunner 

beledigingen, slagen toebrengen. Ik zag oneerbiedige Christenen, van alle 

eeuwen; lichtzinnige of heiligschennende priesters; drommen van lauwen en 

onwaardigen die communiceerden; talloze zondaars voor welke de bron van 

alle zegening, de geheimenis van de levende God, een vloek, een uitdrukking 

van toorn, een woord van vervloeking was geworden, woedend de heilige 

vaten ontheiligen; dienaren van de duivel die het allerheiligste Sacrament tot 

de geheimenissen van een verschrikkelijke helse dienst gebruiken. […] Ik was 

zodanig van schrik en ijzing bevangen, dat een verschijning van mijn Hemelse 

Bruidegom mij barmhartig de hand op het hart legde, met deze woorden: 

“Niemand heeft dit nog gezien, 

en uw hart zou van droefheid 

verscheurd worden, zo ik het 

niet ondersteunde.” ~Zalige 

A.K. Emmerick over wat Jezus 

zag tijdens zijn doodsangsten 

in de Hof van Olijven. 

    “De Opperste Pontifex 

oordeelde dat de aloude manier 

van het uitreiken van de 

Heilige Communie aan de 

gelovigen [op de tong] niet 

mag veranderd worden. De 

Apostolische Stoel spoort bisschoppen, priesters en gelovigen aan deze wet, 

die geldig is en opnieuw werd bevestigd volgens het oordeel van de 

meerderheid van het Katholieke episcopaat, godvruchtig na te leven, in de 

vorm die de huidige ritus van de heilige liturgie voorziet, en uit bezorgdheid 

voor het algemeen welzijn van de Kerk. ” ~Paus Paulus VI (Motu proprio 

Memoriale Domini, 1969) 

De H. Pater Pio gaf de mensen altijd de Communie op de tong.  



12 

 

  

 

Over transgenderisme 
 

In december 2018 had VTM-journalist en ‘transgender’ Boudewijn (‘Bo’) 

Van Spilbeek – 59 jaar, gehuwd man en vader van twee kinderen – zijn 

geslachtsoperatie achter de rug– de operatie waardoor hij nu definitief 

“vrouw” is. Althans dat denkt hij, want hij moet zijn leven lang 

hormonenpillen slikken en bijna alles aan hem is nu fake – zijn haar, zijn 

borsten, zijn gezicht dat reeds werd geopereerd, en nu ook zijn genitaliën. In 

zijn DNA is hij echter nog altijd man, en hij zal dat altijd blijven. Niemand 

wordt in een “verkeerd lichaam” geboren, want God vergist zich niet. Je 

wordt geboren zoals je bent: man of vrouw. En geslachtsoperaties hebben 

enkel maar de schijn van te helpen, maar veroorzaken op termijn geestelijke 

depressies, tot op het punt waarop velen zelfmoord plegen of een “sex 

reverse” operatie ondergaan. Deze arme man heeft – onder druk van een 

goddeloze maatschappij die transgenderisme aanmoedigt en verheerlijkt – 

de onherroepelijk verkeerde keuze genomen. 



13 

 

In menselijke cellen bevat elke nucleus (celkern) DNA 

bestaande uit 23 chromosomenparen, een totaal van 46 

chromosomen. De eerste 22 paren worden autosomen 

genoemd, dit zijn homologe chromosomen of paren van 

overeenkomstige chromosomen die dezelfde genen 

bevatten (regionen van het DNA) in dezelfde orde in hun 

chromosomale armen. De chromosomenparen bestaan 

steeds uit een chromosoom van vaders kant en een 

chromosoom van moeders kant. De chromosomen van 

het 23ste paar worden geslachtschromosomen genoemd, die bestaan uit twee 

X-chromosomen in vrouwen en een X-chromosoom en een Y-chromosoom in 

mannen. Vrouwen hebben daarom 23 homologe chromosomenparen, terwijl 

mannen er 22 hebben. De X- en Y-chromosomen hebben kleine regionen van 

homologie (gelijkenis), die pseudo-autosomale regionen worden genoemd. 

Het X-chromosoom is altijd aanwezig als het 23ste chromosoom in de eicel, 

terwijl een X- of een Y-chromosoom aanwezig is in een individuele spermacel 

als het 23ste chromosoom. Voortplantingscellen hebben steeds enkelvoudige 

chromosomen (dus geen chromosomenparen) en dus 23 chromosomen in 

plaats van 46 in gewone cellen. Alle diploïde organismen, met een door het 

geslachtschromosomen bepaald geslacht, ontvangen de helft van hun 

geslachtschromosomen van iedere 

ouder. In zoogdieren, zijn vrouwen 

XX, en kunnen ze één van hun X-

chromosomen doorgeven aan hun 

kinderen, en mannen zijn XY, dus 

kunnen ze een X of een Y-

chromosoom doorgeven. Om een 

chromosomale vrouw te hebben, 

moet het individu dus van beide 

ouders een X-chromosoom ont-

vangen, om een chromosomale 

man te hebben moet het individu 



14 

 

een X-chromosoom van zijn moeder en een Y-

chromosoom van zijn vader ontvangen. Het is dus 

het mannelijk sperma (en de aanwezigheid van het 

geslachtschromosoom) dat het geslacht bepaalt van 

de nakomelingen. Het chromosomale geslacht 

wordt bepaald bij de bevruchting en dit geeft, door 

de expressie van de genen op die 

geslachtschromosomen, aanleiding tot de ontwikkeling van het mannelijk of 

vrouwelijke voortplantingsstelsel met bijbehorende geslachtsorganen. Op 

het Y-chromosoom zorgt de aanwezigheid van het SRY-gen tijdens de 

embryogenese (embryonale ontwikkeling) voor de ontwikkeling van de 

testikels en de penis bij de man, en de vrijgave van hormonen die ervoor 

zorgen dat de Mülleriaanse kanaaltjes (die aanleiding geven tot de 

ontwikkeling van de vrouwelijke geslachtskenmerken) worden onderdrukt 

en degenereren.  Indien er twee X-chromosomen aanwezig zijn, dan zullen 

de Wolffiaanse kanaaltjes (die aanleiding geven tot mannelijk 

voortplantingsstelsel) door hormonale invloed worden gedegenereerd, en zal 

het embryo zich ontwikkelen als vrouw. Een menselijke foetus ontwikkelt 

geen externe seksuele organen tot zeven weken na de bevruchting. De foetus 

lijkt dus seksueel onbepaald te zijn, het ziet er mannelijk noch vrouwelijk uit. 

Maar na de zevende week begint de foetus hormonen te produceren die 

ervoor zorgen dat de geslachtsorganen zich ontwikkelen, 

hetzij mannelijk, hetzij vrouwelijk. Dit proces wordt seksuele 

differentiatie genoemd. Ons biologisch uiterlijk geslacht is 

dus onlosmakelijk verbonden met ons genetisch geslacht. Je 

bent dus man óf vrouw, en een geslachtsoperatie zal dat niet 

veranderen. Alles is dan gewoon fake. Het probleem met de meeste 

transgenders is dat niemand hen ooit heeft verteld dat God hen bemint en 

heeft gewild zoals ze geboren zijn: de man of de vrouw die ze van het begin 

af waren, en dat ze dit in geen geval moeten veranderen om gelukkig te 

worden, want dat zullen ze nooit worden. Uiterlijk misschien, maar diep van 

binnen zal er altijd iets blijven knagen… Ze moeten de gedachten die hen 

zeggen dat ze hun geslacht moeten veranderen herkennen voor wat ze zijn: 



15 

 

bekoringen van de Vijand – hij die God en zijn Schepping haat. Uiteindelijk 

bekoort hij hen om hun eigen ‘schepping’ te haten: ze zijn niet tevreden en 

willen het anders… 

Op RT was er een aantal maanden geleden een documentaire verschenen 

over drie mensen die een geslachtsoperatie ondergingen, maar er nu spijt 

van hebben. Eén van hen onderging een “sex reverse” operatie, of een 

omgekeerde geslachtsoperatie, waarbij de originele geslachtsorganen naar 

best vermogen worden “hersteld”. Uiteraard is het resultaat na die operatie: 

een knoeiboel. Een andere heer, die een moeilijke jeugd had (vader een 

alcoholicus en moeder geestesziek) en reeds lange tijd geleden zijn geslacht 

liet veranderen naar vrouw omdat hij naar eigen zeggen zijn penis “haatte”, 

beklaagde het zich onmiddellijk dat hij zijn mannelijke geslachtsdelen had 

laten ‘afsnijden’: “Het was verkeerd om dat te doen.”  In het begin merkte hij 

ook direct dat zijn gefabriceerde “vagina” veel te nauw was: seksuele 

gemeenschap was dus onmogelijk. Al gauw werd duidelijk dat zo’n operatie 

in geen geval bevredigend is, en later kreeg hij spijt. Nu is een “sex-reverse” 

operatie reeds veel te laat, maar hij gaat overal lezingen geven aan jongeren 

om te vertellen dat ze in geen geval een geslachtsoperatie moeten ondergaan. 

De hele transgenderwaanzin die heden over 

de wereld raast, als onderdeel van de LHBT-

ideologie, is samen met abortus, echtscheiding 

en contraceptie, deel van de strijd van Satan 

tegen het gezin en de familie. O.L.Vrouw had 

tegen Lucia Dos Santos in Fatima in 1917 

verteld dat de laatste strijd tussen God en 

Satan zou gaan over het huwelijk en de familie. 

Zitten we er niet middenin? Laten we vooral medelijden hebben met de 

transgenders, en voor hen bidden. Het zijn arme, verwarde zielen die Gods 

hulp nodig hebben. We mogen hen in geen geval veroordelen.  

Michaël Dekee 



16 

 

Het Mirakel van het Oosten 
 

Het was pas in 1549 dat de eerste 

missionarissen voet aan land zetten in Japan. 

Na vele decennia van succesvol missiewerk 

en zeker 200.000 bekeerlingen, werd 65 jaar 

later het Katholicisme geheel verboden, in 

een poging het Christendom in Japan volledig 

uit te roeien.  

St. Franciscus Xaverius was de eerste Jezuïet 

die als missionaris naar Japan ging. In december 

1547 ontmoette Xaverius in het Portugese 

Malacca (nu een gebied in Maleisië) een Japanse 

man van Kagoshima, Anijiro genaamd. Hij had 

in 1545 van Xaverius gehoord, en had van 

Kagoshima naar Malacca gereisd, met als doel 

hem te ontmoeten. Hij vertelde Xaverius 

uitvoerig over zijn vroeger leven en de cultuur 

van zijn thuisland. Anijiro hielp Xaverius als bemiddelaar en tolk voor de 

missie naar Japan. Xaverius ging echter terug naar India. Pas in 1549 scheepte 

hij in voor de reis naar Japan. Hij had geschenken meegebracht voor de 

koning van Japan, omdat hij zich wilde introduceren als de ‘Apostolische 

Nuntius’. Franciscus Xaverius bereikte Japan op 27 juli 1549, samen met 

Anijiro en drie andere Jezuïeten. Pas op 15 augustus ging hij aan land in 

Kagoshima, de belangrijkste haven van de provincie Satsuma op het eiland 

Kyushu. Als vertegenwoordiger van de Portugese koning werd Xaverius op 

een vriendelijke manier ontvangen. Hij kreeg onderdak bij de familie van 

Anijiro tot oktober 1550. Daarna ging hij naar Kyoto om de Keizer te 

ontmoeten, maar die poging mislukte. Hij keerde in 1551 terug naar 



17 

 

Yamagushi, waar hij van de daimyo (krijgsheer) van de provincie toelating 

kreeg om te prediken. Omdat hij geen vloeiend Japans kon, moest hij zich 

beperken tot het luidop lezen van een Japanse vertaling van een catechismus.  

De Japanners werden niet makkelijk bekeerd; velen van hen waren reeds 

Boeddhist of Shinto. Xaverius trachtte de opvatting te bestrijden die sommige 

Japanners hadden; hij leerde hen dat een god die alles, inclusief het kwaad, 

zou geschapen hebben, niet goed kon zijn. Het concept van de Hel lag ook 

moeilijk: de Japanners hadden moeite met het idee dat hun voorouders in de 

Hel zouden zitten. Ondanks dit alles, voelde Xaverius aan dat dit goede 

mensen waren, en dat ze konden bekeerd worden. Hij bracht schilderijen van 

de Madonna met het Kind mee om als hulp te gebruiken bij het onderricht. 

Kunst bleef een belangrijke rol spelen bij zijn onderricht in Azië.  

Xaverius werd verwelkomd door de Shingonmonniken omdat hij het 

woord Dainichi voor de Christelijke God gebruikte – in een poging om het 

concept aan te passen aan de lokale tradities. Later veranderde hij het woord 

God in Deusu, van het Latijnse en Portugese Deus. De monniken beseften dat 

Xaverius een rivaliserende religie predikte, en ze werden agressiever bij zijn 

pogingen om hen te bekeren. Maar in 1579, op het hoogtepunt van de 

missionaire activiteit, waren er toch al 100.000 bekeerlingen. Tegen het eind 

van de 16de eeuw was de Japanse missie de grootste overzeese Christelijke 

gemeenschap geworden die niet onder de regering van een Europese macht 

stond. De meeste Japanse Christenen leefden in Kyushi, maar de Kerstening 

was een regionaal fenomeen, en het had een nationale impact. Tegen het eind 

van de 16de eeuw was het mogelijk om in iedere provincie gedoopten te 

vinden, en velen van hen leefden in georganiseerde gemeenschappen. Aan de 

vooravond van de slag om Sekigahara werden 15 daimyo’s of krijgsheren 

gedoopt. Er waren reeds honderden kerken gebouwd in heel Japan.  

Het Christendom was zeer succesvol in alle lagen van de samenleving – 

van de armen tot de rijken, de handelaars, zeelieden, strijders, enz. Nagasaki, 

die tien kerken had, werd het ‘Rome van Japan’ genoemd - de meeste 

inwoners waren Christen. Rond 1582 waren er naar schatting 200.000 



18 

 

praktiserende Katholieken. Maar de situatie veranderde vanaf 1587, toen 

Toyotomi Hideyoshi Japan had herenigd. Toen hij de heerser van Japan werd, 

begon hij zijn aandacht te vestigen op externe bedreigingen, in het bijzonder 

de uitbreiding van de Europese macht in Oost-Azië. Naar aanleiding van een 

aantal incidenten werd hij steeds achterdochtiger ten opzichte van het 

Christendom. Reeds in datzelfde jaar vaardigde hij een edict uit om het 

Katholicisme te verbannen en Nagasaki werd onder directe controle van 

Hideyoshi geplaatst.  

Reeds tien jaar later, op 5 februari 1597 vielen de eerste slachtoffers. 26 

Christenen – 6 Franciscaanse missionarissen, 3 Japanse Jezuïeten en 17 

lekengelovigen, waaronder die kinderen, werden geëxecuteerd door 

kruisiging in Nagasaki. Ze werden opgeheven aan een kruis en vervolgens 

met speren langs beide zijden doorboord. De martelaren van Japan werden 

door Paus Pius IX in 1862 heilig verklaard.  

Hideyoshi stierf in 1598, maar werd opgevolgd door Tokugawa Ieyasu in 

1600. Net zoals zijn voorganger had hij weinig sympathie voor het 

Christendom, maar hij stelde als prioriteit de handel met Portugal en Spanje. 

Het Tokugawa-shogunaat (militair leiderschap) besloot uiteindelijk om in 

1614 het Katholicisme geheel en al te verbannen. Er braken vervolgingen uit 

in 1613 en 1630. Midden de 17de eeuw werden alle Europese missionarissen 

verdreven, en werd de executie bevolen van alle bekeerlingen. Dit betekende 

het einde van het openlijke Christendom in Japan. De Kerk ging toen 



19 

 

ondergronds. De systematische vervolging die in 1614 begon, kreeg felle 

tegenstand van de Christenen, ondanks het vertrek van reeds de helft van de 

geestelijkheid. Reden hiervoor was dat de gemeenschappen goed 

georganiseerd waren. Er werden leken tot leiders aangesteld, en men 

beoefende de godsdienst in het grootste geheim.  Maar de vervolging werd 

geslepener. De Boeddhistische religieuze overheid moest verifiëren of 

iemand Christen was of niet, en zorgde voor de invoering van een 

“Tempelgarantiesysteem” waarbij men een certificaat kreeg dat aantoonde 

dat men verbonden was aan een 

Boeddhistische tempel als bewijs van 

religieuze ‘orthodoxie’, sociale aanvaarding 

en trouw aan het regime.  

De Japanse overheid gebruikte ‘fumie’, 

een soort bronzen afbeeldingen van de 

Maagd Maria en Jezus Christus, die bedoeld 

waren om op te trappen, om praktiserende 

Katholieken te ontmaskeren. Ieder die 

weigerde om op die afbeelding z’n voet te 

zetten werd als Katholiek bestempeld en naar Nagasaki gedeporteerd. Het 

beleid van de Japanse overheid was om Christenen hun geloof te doen 

afzweren. Indien ze weigerden, werden ze gemarteld. Toen ze nog 

weigerden, werden ze meestal geëxecuteerd op de Unzenberg in Nagasaki.  

De Katholieke rest in Japan werd ‘ondergronds’ gedreven, en de leden 

werden bekend als de “Verborgen Christenen” of de “Kakure Kirishitanen.” 

Sommige priesters bleven illegaal in Japan, inclusief 18 Jezuïeten, 7 

Franciscanen, 7 Dominicanen, 1 Jezuïet, 5 seculiere priesters en nog een 

aantal anderen. Tijdens de ‘Edo-periode’ (van het Tokugawa-bewind), dat 

eeuwen zou duren, behielden de “Kakure Kirishitanen” hun geloof. Bijbelse 

verzen of gebeden werden mondeling overgeleverd van ouder op kind, en er 

werden geheime plaatsen aangeduid in de ondergrondse gemeenschap, waar 

de kinderen konden gedoopt worden – terwijl de overheid de ‘fumie’ bleef 

toepassen om Katholieken te ontmaskeren.  



20 

 

De Christenen bleven hun geloof 

uitoefenen in het geheim, in private 

woningen. Naar gelang de jaren voorbij 

gingen, werden beeldjes en afbeeldingen 

van de H. Maagd en de heiligen 

getransformeerd in beeldjes die leken op 

het traditionele beeld van Boeddha. De 

gebeden werden aangepast, zodat ze 

klonken als Boeddhistische gezangen, 

terwijl ze onvertaalde woorden van het 

Latijn, Portugees en Spaans behielden. 

De Bijbel werd mondeling doorgegeven, 

omdat men bang was dat gedrukte 

werken zouden in beslag genomen 

worden door de autoriteiten. Omdat de 

katholieke clerus midden 17de eeuw 

verbannen was en de overgebleven 

priesters na verloop van jaren ook waren overleden, waren de Christelijke 

gemeenschappen afhankelijk van leken om de diensten te leiden. In sommige 

gevallen dreven gemeenschappen af van de Christelijke leer en slopen er 

heidense elementen in hun eredienst. Ze verloren de betekenis van de 

gebeden en hun religie werd een versie van “de cultus van voorouders”, 

waarin de voorouders toevallig Christelijke martelaren waren.  

In 1853 werd Japan opnieuw open voor buitenlandse interactie, en met het 

Harris-akkoord in 1858 werd het voor buitenlanders mogelijk om zich in 

Japan te vestigen. Vervolgens kwamen er vele Christelijke geestelijken naar 

Japan, hoewel evangeliseren nog verboden was. In 1864 de nieuwe Oura-

kathedraal In Nagasaki voltooid, die door de Parijse Sociëteit voor 

Buitenlandse Missies (Missions étrangères de Paris) was gebouwd ter ere van 

de 26 martelaren van Japan, die in 1597 waren geëxecuteerd. Op 17 maart 

1865 zag Eerwaarde Petitjean een groep mensen staan vóór de kathedraal. 

Ze lieten aan de priester verstaan dat ze wilden dat hij de deuren opende. 

O.L.Vrouwbeeldje dat sterk lijkt op een 
Boeddhabeeld. Er is echter een kindje in haar 
armen, en onder haar voet ligt een slang: 
typerend voor de H. Maagd. 



21 

 

Toen de priester aan het altaar knielde, naderde een oude vrouw van de 

groep, en zei tegen hem: “Wij hebben dezelfde gevoelens in ons hart als jullie. 

Waar is het beeld van de Maagd Maria?” Vader Petitjean ontdekte dat deze 

mensen afkomstig waren van het naburige dorp Urakami, en dat zij “Kakure 

Kirishitanen” waren, afstammelingen van de vroege Japanse Christenen die 

ondergedoken waren nadat het Katholicisme rond 1614 verboden was 

geworden. Hij zag dat ze o.a. de doopritus hadden bewaard voor ruim 250 

jaar – zonder priesters. Er werd een wit marmeren beeld van O.L.Vrouw 

geïmporteerd vanuit Frankrijk om deze gebeurtenis te herdenken. Daarna 

kwamen tienduizenden ondergrondse Christenen naar buiten in het gebied 

rond Nagasaki. Het nieuws hiervan bereikte Paus Pius IX, die dit “het mirakel 

van het Oosten” noemde.  

Bron: Wikipedia – History of the Catholic Church in Japan 

Preek van de maand  
 “Het Rijk Gods gelijkt op…”  

Aan het begin van Jezus’ prediking is al vlug duidelijk wat Hij te zeggen 

heeft. We gaan hier vaak nogal vlug aan voorbij! Johannes was gevangen 

genomen en Jezus begon te prediken in Galilea. “De tijd is vervuld, bekeert u 

en gelooft in de Blijde Boodschap.” Vissers volgden Hem en lieten hun netten 

in de steek… (Mc.1,14- 18). De nabijheid van God overtreft hier de naam van 

God, gegevens aan Mozes in het Oude Verbond  (Jahwe  = ‘Ik ben die ben’ ). 

Jezus Christus is ‘in’ ons en zo zijn wij als het ware een soort tabernakel. Zo 

graag bid ik het gebed bij het afscheid in een uitvaart: “Hij/zij was de Tempel 

van de Heer.” 

En waarom dienden ze Jezus te volgen? Niet voor een prul of wereldse 

geneugten maar om ‘mensenvissers’ te worden. Mensen bijeen brengen om 

de Heer te volgen naar het doel van zijn woorden en daden: mensen dichter 

brengen bij zijn Rijk. Maar wat betekent dit Rijk Gods? Velen hadden er 



22 

 

moeite mee. Laten we Judas maar nemen, de verrader. Hij meende dat dé 

‘Messias’ opgestaan was en nu eens komaf zou maken met de Romeinse 

bezetter. Niets dus. Ontgoocheld als hij was ging hij zelfs over tot verraad, 

tot een kus en zilverlingen…  

Stilaan verzamelden zich meer en meer mensen rond Jezus. Het volk 

kwam, aangetrokken door iets wat deze wereld niet kan bieden, luisteren 

naar zijn Woord. Hij onderrichtte hen. Een belangrijke notitie in het 

Marcusevangelie. Niets vrijblijvends, maar een duidelijke boodschap. Iets om 

te onthouden. Bij Lucas vernemen wij dat het Rijk Gods ‘midden onder u’ is 

(Lc.17,21). Jezus raakt hier duidelijk het hart van de mens. Onze ziel is de 

kern van ons handelen en zijn. Daar stort Hij zijn genaden uit, dáár komt Hij 

bij ons aankloppen, of wij luisteren of niet. Van daaruit komt één lofzang op 

de Heer en alles wordt vervuld van zijn vreugde. En die vreugde voedt het 

geloof. Het voelt als bij alles wat het leven biedt er één ‘Hosanna’ klinkt. Dat 

is de geloofsvreugde, bron van ons gelovig zijn. 

Vandaar Jezus oproep om de netten uit te gooien en het woelige water op 

te varen. Het gaat hier om vertrouwen en uit handen geven. We dienen uit 

de boot te stappen en de zeilen bij te zetten in de wereld waarin we te varen 

hebben. Het is varen naar een overkant waar zijn Koninkrijk op ons wacht. 

We zijn geroepen om dit Koninkrijk te bereiken, over een horizon heen. En 

een ‘Helper’ stuurt Hij ons, de Heilige Geest. 

En het is treffend hoe vaak er verwezen wordt naar dat Rijk Gods in 

samenhang met Jezus’ prediking. We verliezen dat vaak uit het oog en zien 

alles te veel in ons wereldje afspelen. Dat is niet slecht, maar het is zoveel 

méér. Neem nu bijvoorbeeld de parabels en gelijkenissen. Telkens wordt 

duidelijk gezegd dat ze verteld werden door Jezus als “het Rijk Gods gelijkt 

op…” Dat wordt te vlug vergeten.  

Parabels zoals de Verloren zoon of barmhartige vader zijn meer dan 

stichtende wereldse opdrachten of strevingen. Uiteraard duwen ze ons op 

onze verantwoordelijkheden hoe we dienen te leven, volgens welke waarden. 

Maar daarbij komt méér: dat alles staat in het licht van Gods Koninkrijk. Hier 



23 

 

raken wij de kern van Jezus’ blijde boodschap en tevens van onze handel en 

wandel in het heden. Het is een misgroei in ons materiële wereldje dat we 

alles gaan ‘vertalen’ in materie, geld en opbrengst. 

Zo gaat het, om bij de verloren zoon te blijven, niet enkel om bekering door 

die jongste zoon na foute beslissingen en ook niet enkel over de goedheid van 

zijn vader. Zo zijn er vele stichtende verhalen in alle culturen. Gelukkig maar. 

Maar het gaat des te meer over hoe God als goede Vader met ons omgaat en 

hoe we ons te gedragen hebben: niet onze eigen willetjes of wegen, maar 

Gods weg. De Vader blijft staren naar onze terugkeer op het rechte pad. En 

dat alles leidt ons tot het volle leven bij de Vader. Het Rijk Gods zal ons de 

vreugde bieden zoals een feestmaal. Komen in Gods Koninkrijk is feest, niet 

zoals de wereld dit viert, maar een feest zoals we ons amper kunnen 

voorstellen. Nochtans worden in de Evangeliën veel sluiers opgelicht van het 

hoe en waarom. Jezus sprak hoofdzakelijk in beelden en gelijkenissen, 

parabels en tevens in zijn daden zoals genezingen en tekenen. Alles in relatie 

met het komende Rijk Gods. Hierin ligt ons streven en handelen in ons leven. 

Geen doel op zich, maar met het volle einddoel bij de Vader. 

Dus zoveel meer dan vrome, stichtende gelijkenissen voor ons aardse 

leven. Uiteraard verwijzen ze ook naar de richting in onze daden zelf. Hoe 

anders kunnen we God ten volle lof brengen als we onze naaste zouden 

negeren? Maar het maken van dit onderscheid is van kapitaal belang. Dat is 

dé meerwaarde van het christelijke. Anders beperken we ons tot een vrije 

keuze tussen zovele stichtende woorden die met het Rijk Gods niets te maken 

hebben. Later zullen we bij het bespreken van Jezus’ parabels en gelijkenissen 

nog verder deze piste openleggen. 

Bij het aanhoren van die lezingen in de liturgie of bij persoonlijke lezing 

van de Evangeliën houden we best voor ogen dat het verhaalde doelt op het 

Rijk Gods! Amen. 

Priester Philippe Vindevogel   



24 

 

Uitgeverij JEANNE D’ARC – 

Boek in de kijker 

 

 

Catechismus ten gebruike van de 

bisdommen van België 

(Beter bekend als: de Mechelse Catechismus) 

Auteur: Mgr. Van Roey 

Formaat: Paperback – Pocketformaat (10,8 

x 17,48 cm) 

Aantal blz.: 108 

Omschrijving: Dit is een herwerkte maar inhoudelijk ongewijzigde uitgave 

van de Mechelse Catechismus die in 1954 werd uitgegeven  door de 

Bisschoppen van België. En één voordeel: dit is een gelijmd exemplaar met een 

bedrukte rug, dus makkelijk terug te vinden in de boekenkast.  

Prijs: € 6,50 (excl. verzendkosten) 

U kunt dit boekje bestellen via email: saluscredentium@mail.com of via tel.nr.: 0468 29 77 61. 

 

Jeannedarcuitgeverij.com 

mailto:saluscredentium@mail.com

