Salus Credentium

- vei[igheid van de ge[ovige -

Maandelijks katholiek (digitaal) tijdschrift. 1¢ jaargang. Nr. 4. Oktober 2019. Verantwoordelijke uitgever: Michaél Dekee

7.4 » i . » o =




Beste lezer,

In dit nieuwe nummer lezen we deel één van het getuigenis van

een Moslim uit Burkina Faso die het ware Licht zag en zich
bekeerde tot het Christendom, en uiteindelijk priester werd. Verder een
artikeltje over hoe men de H. Mis best bijwoont, en opnieuw een preek van
onze priester, over de parabels en het Rijk Gods.

Michaél Dekee
In dit nummer:
Getuigenis: Van moslim naar priester (1) ....cceoceeeeereieeenieeeneeeseeeeieeeeeeeseeenns 3
Oktober RozenskranSmaand ...............eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseereeeeeesesseeeeeeee.. 8
Hoe woon ik goed een Heilige MiS Dij?......ccceeveenieniinienienienieneereeneeneenaeens 9
Uit het leven van de H. PaStOOr VAN ATS...........uueeeeeeeeeeeeeeeeeereeereeeeeeeeeeeeeseeeeees 18
Preek van de maand ........ccooovviviiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee s 21

VOOR DE GEDRUKTE VERSIE: KOSTPRIJS JAARABONNEMENT VOOR BELGIE: €23;
VOOR NEDERLAND EN FRANKRIJK: €35

INSCHRIJVEN KAN VIA: SALUSCREDENTIUM@MAIL.COM OF SCHRIFTELIJK VIA:
DHR. M. DEKEE, STATIONSSTRAAT 49, 8830 GITS (BELGIE).



mailto:saluscredentium@mail.com

Getuigenis: Van moslim naar priester (1)

Ik ben een jonge Missionaris van Afrika (Witte Pater in de
volksmond), afkomstig uit Burkina Faso, maar geboren in
Ivoorkust op 8 april 1971, te Boboua-Daloa. Ik ben de oudste
zoon van al-Hadjdj Sawado Issa. Mijn vader is een moslim
van hoog aangezien in zijn streek en overal waar hij maar
komt, omwille van zijn groot geloof in Allah, zijn oprechte
geloofsbelevenis, zijn naastenliefde tegenover de
minstbedeelden in de maatschappij, omwille van zijn

discretie ook, en zijn onvermoeid streven naar

rechtvaardigheid en verzoening.

Al in prille jeugd leerde ik van mijn vader dat Allah de Schepper is van de
hele mensheid, dat al wat bestaat zijn eigendom is en dat ons hele leven Hem
gewijd is. Reeds als kind leerde ik dus wat het betekent moslim te zijn. Ik was
inderdaad moslim vanaf mijn geboorte en des te meer door mijn “doopsel”
(de ceremonie van de naamgeving), waarbij ik de naam “Mamadou” ontving,
de naam van de Profeet van de Islam1. Zo groeide ik op in het islamitische
geloof tot de leeftijd van 22 jaar, toen een buitengewone gebeurtenis mijn
hele leven overhoop haalde en mij stap voor stap geleidde naar het geloof in
Jezus Christus, naar het priesterschap en ten slotte naar het leven als
missionaris.

Deze geschiedenis wekte steeds grote belangstelling bij christenen, bij
moslims en bij aanhangers van de traditionele Afrikaanse religies. Dit was
immers de religieuze omgeving waarin mijn weg begonnen is. Na twintig jaar
kan ik zonder enige twijfel verklaren dat God aan de oorsprong van deze
levensweg staat, deze weg die voor velen een bron van genade is geworden.

In dit verhaal wil ik getuigenis afleggen van alles wat de Levende God voor



mij gedaan heeft. Deze getuigenis heeft reeds velen vooruit geholpen op hun

eigen levensweg, wie weet sterkt het ook anderen?
Hoofdstuk 1 - mijn weg

Met een groot Godsvertrouwen leg ik dit getuigenis af. Moge de Heer wie dit
verhaal leest, vervullen van Zijn Geest van waarheid en van openheid voor
het werken van de Schepper in zijn schepping! Zoals ik vaak herhaal, heb ik
niet mijn huidige leven en geloof in Jezus Christus gekozen: ik heb het
ontvangen en ik heb mij vrijwillig daarvoor opengesteld.

De kern van deze getuigenis is: Gods plan te ontdekken in de
bekeringsweg van een jonge, overtuigde moslim naar het christelijke geloof,
dat hij niet kende en ook niet zocht te kennen, omdat hij er de noodzaak niet
van inzag. Om dit te bereiken wil ik u in de volgende hoofdstukken stap voor
stap meedelen hoe ik als moslim geloofde, hoe ik ertoe gekomen ben mij open
te stellen voor het christelijke geloof en hoe ik dit geloof vandaag beleef.

1.1 Mijn geloof als moslim

Ten tijde van mijn bekering was mijn
geloof gefundeerd op de vijf pijlers
van de Islam: de Shahada (de
islamitische geloofsbelijdenis), de
Salat (de vijf dagelijkse gebeden), de
Sawm (de vastentijd of Ramadan), de
Zakat (het geven aalmoezen) en de
Hajj (de bedevaart naar Mekka).
Naar het voorbeeld van mijn vader
onderhield ik strikt de vijf dagelijkse
gebedstijden. Ik voegde er nog

dikwijls nachtelijk gebed aan toe. Een wezenlijk element in mijn
geloofsbeleving was ook de hulp aan de minderbedeelden, waarop al mijn
relaties met mijn medemensen gericht waren. Ik stond dus werkelijk open
voor de nood van anderen en, voor zover ik kon, hielp ik arme families en

vrienden die het moeilijk hadden op school. Het gemeenschappelijke gebed

4



op vrijdag was een belangrijk moment, waarbij ik leerde hoe een moslim
dagdagelijks behoort te leven. Ik vernam er de woorden en daden van de
Profeet en maakte me het woord van God eigen, dat elke vrijdag werd
voorgelezen en uitgelegd. Ik kwam door mijn geloofsgemeenschap tot de
diepe overtuiging, zelfs zekerheid, dat alleen het geloof in Alldh, zoals ik het
ontvangen had, zin kan geven aan het leven van elke mens. Ik zocht dus geen
andere geloofsweg. Het stoorde mij ook niet samen te leven met mensen met
een andere geloofsovertuiging, in de praktijk voornamelijk christenen.
Niemand kon immers mijn geloof doen wankelen. Telkens er moeilijkheden
opdoken bij het vervullen van mijn geloofsplichten, bijvoorbeeld de twee
gebedstijden ‘s namiddags tijdens mijn lessen, zocht ik raad bij een
verantwoordelijke moslim. Overal zette ik mij in om vrede op te bouwen,
want Allah is medelijdend en barmhartig, zo had mijn vader mij geleerd. Als
mijn christelijke schoolvrienden spotten met mijn gebedstrouw en mijn
persoonlijke discipline, diende ik hen niet van antwoord, want voor mij was
elk geloof, behalve de Islam, verkeerd. Ik voelde mij dan ook nooit gekwetst
omdat men mij niet begreep. Dat was, kort samengevat, mijn geloofsbeleving

als moslim.

Onlangs deelde ik deze ervaringen uit mijn jeugd als moslim, met enkele
jongeren. Op het einde van mijn relaas vroeg mij een jong meisje: “Als toch
alles zo mooi was en wij inderdaad zoveel gemeenschappelijk hebben,
waarom ben je dan christen geworden?” Diezelfde vraag stelt eenieder die
mijn levensgeschiedenis verneemt. Het antwoord is steeds hetzelfde. Het is
geen normaal antwoord, maar het enige dat ik kan geven. Hieronder kan u
het zelf lezen.

1.2 Een bijzondere getuigenis: mijn bekering

Hoewel geboren in Ivoorkust, woonde ik tijdens het schooljaar bij mijn
oom in Burkina Faso. Op een avond, nadat ik mijn taeckwando-oefeningen
beéindigd had, keerde ik fietsend naar huis terug. Opeens hoorde ik net boven

mijn hoofd een stem die mijn naam riep. Ik hoorde: “Mamadou!” Instinctief



keek ik op en zag een menselijke gestalte in stralend witte kleding, stralend
als een sterk licht dat op sneeuwwit linnen schijnt. Ik keek die gestalte
gebiologeerd aan: buiten hem en mij bestond er niets meer. Ik besefte niet
meer wat er rondom mij gebeurde, noch waar en hoe mijn fiets reed. Hoewel
dit alles op enkele kilometers ;
van ons huis gebeurde, is het
eerste wat ik mij herinner,
nadat die gestalte verdwenen
was, dat mijn fiets op zijn vaste
plaats in de garage stopte.
Terug tot mijzelf komend, werd
ik door schrik bevangen.

Onmiddellijk daarna echter
kwam ik innerlijk weer tot rust. Toen ik de garage verliet, keek ik nog eens
naar boven of die gestalte er nog was. Maar ze was weg. Ik probeerde te
begrijpen wat ik beleefd had. Ik was overrompeld, zweefde tussen twijfel en
geloof. Ik ging zelfs alles nog eens navragen bij de bewaker van onze villa en
de wachters van de grote ingangspoort van de “Grands Moulins de Burkina”,
het fabrieksterrein waar ik woonde, want mijn oom was de technisch
directeur van dit bedrijf. Ik wou weten of zij die avond iets abnormaals
hadden gemerkt aan mijn gedrag. Ik kon mij bijvoorbeeld niet herinneren dat
ik mij aangemeld had aan de grote poort, wat ik altijd deed, noch dat ik de
wachters had begroet. Tot mijn verbazing anwoordden zij allen dat ik mij
heel normaal had gedragen. Ik begreep er niets meer van. Toch kon ik het
gebeurde niet ontkennen.

Ik had twee vragen: wie heb ik gezien? En: wat heeft dat alles te
betekenen? Ik heb geprobeerd alles te vergeten. Ik sprak er met niemand
over, mezelf wijsmakend dat het als onzin zou worden afgedaan. Na enkele
dagen echter, toen ik dacht dat alles voorbij was, volgde een nieuwe
ontmoeting met die gestalte, gekleed in schitterend wit. De gestalte kwam
zich aan het voeteinde van mijn bed zetten en liet zijn blik op mij rusten,
terwijl ik in bed lag. Ik was half wakker en half slapend. Gegrepen door



verbazing opende ik dan mijn ogen om hem te verrassen en met open ogen
te zien wie nu precies aan mij verscheen. Maar, telkens ik mijn ogen opende,
verdween de gestalte uit mijn zicht. En telkens hij verscheen, was zijn
nabijheid zo reéel, net als die eerste keer, dat ik uiteindelijk besloot om hem
rechtstreeks aan te spreken en te vragen: “Wie ben je? Wat wil je?” Die twee
vragen bleven zonder antwoord tot op een dag een schoolvriendin me op
bezoek kwam: Sylvie, een christelijk meisje. Na haar bezoek, begeleidde ik
haar naar huis. Voor een binnenkoertje gekomen, hoorde ik plots weer die
stem die mij zoals de eerste keer riep: “Mamadou!” Instinctief draaide ik mijn
hoofd in de richting van de stem. Op de binnenplaats zag ik een man die teder
een bedelend kind over het hoofd streelde. De enorme schoonheid die uitging
van dit gebaar kan ik niet onder woorden brengen. Ik
vroeg aan mijn vriendin: “Wie is dat?” - “Dat is Pater
Gilles.”, antwoordde ze.

Dan vroeg ik: “Waarom maakt hij dat zo mooie
gebaar?” Zij antwoordde: “Hij doet wat Jezus hem
opgedragen heeft”. “En wie is Jezus?” Daarop zei Sylvie,
terwijl ze verder liep: “Nu stel je teveel vragen!”
Nauwelijks had ze gedaan met spreken of plotseling, als
antwoord op mijn vraag, verscheen de gestalte die mij
reeds vele malen verschenen was. Het was zo echt dat ik
onze eerste ontmoeting herbeleefde. Die aanwezigheid
dompelde me onder in een diepe stilte. Opnieuw bestond
er niets meer behalve zijn aanwezigheid en de mijne.

Dan, te midden van de stilte, zei zijn stem: “Jij zal zoals
hem zijn”. Bij het horen van zijn stem, vestigden mijn ogen zich weer op die
‘man van het mooie gebaar’. Ik bleef stil en vroeg me af wat dat wel te
betekenen had.

Toen mijn vriendin zag dat ik nog steeds op diezelfde plaats stond, keerde ze
terug en vroeg met wat ik daar deed, in het midden van de straat. Ik
herhaalde haar wat ik gehoord had: “Jij moet ‘zoals hem’ zijn”, en ik wees

met mijn vinger naar pater Gilles. Barstend van het lachen, liet mijn vriendin



me weten dat ik niet ‘zoals hem’ kon zijn, want die zendelingen van Jezus
waren christenen, dat wil zeggen zijn leerlingen, terwijl ik moslim was.
Zonder veel nadenken antwoordde ik: “Dan wordt ik christen, zo kan ik ‘zoals
hem’ zijn, want ik moet ‘zoals hem’ zijn.” Een eindje verder vroeg ik: “Hoe
wordt men christen?” Dan leerde ik van mijn vriendin dat men daar, waar ik
pater Gilles had gezien, Jezus leert kennen. Ik liet mijn vriendin alleen verder
gaan en ging terug en ging discreet op die binnenplaats zitten om over Jezus
te horen spreken. Die dag startten daar, in de “Foyer des Jeunes” van Banfora,
de catecheselessen en de pater gaf een soort samenvatting van het leven van
Jezus, vertrekkend bij de profeten en via zijn geboorte, openbaar leven, dood
en verrijzenis en eindigend bij de verschijningen van Jezus. Ik zei in mezelf:
“Dan kennen zij Hem!” Vervolgens wachtte ik tot het einde van de les om de
pater aan te spreken en hem te zeggen: “Ik wil ook christen worden”.

Wordt vervolgd

P. Mamadou Adrien SAWADOGO M. Afr.

iy

s 3
Oktober Rozenskransmaand %7 257
“Het verval in deze wereld is zo groot omdat er niet voldoende
gebeden wordt. En het is precies daarom dat de Maagd met zoveel nadruk
het bidden van de Rozenkrans heeft aanbevolen. En omdat de rozenkrans na
de Heilige Eucharistische liturgie het meest aangewezen gebed is om het
geloof in onze zielen te bewaren, heeft de duivel zijn offensief ingezet tegen
dit gebed. We zijn jammer genoeg getuige van al het onheil dat hij heeft
gesticht.” - Zuster Luca Dos Santos

“Gelukkig de families die elke dag de rozenkrans bidden; Maria
verkrijgt voor hen genaden tijdens hun leven, genaden in het uur van hun
dood en buitengewone glorie in het Hemels Vaderland.” - H. Anthonius Maria
Claret



Hoe woon ik goed een Heilige Mis bij?

Vaor de heilige Mis

Ga met bekwame spoed naar de kerk met een vurig verlangen aan het
heilige Miso ffer deel te nemen, bezield van een heilige vreugde om die grote
Gebeurtenis te vieren... Zorg ervoor altijd minstens vijf minuten voor het
begin van de heilige Mis aanwezig te zijn. Verwek intussen eenvoudige akten
van geloof met betrekking tot dit heilig Sacrificie:

‘O, mijn Jezus, ik geloof dat de heilige Mis en Uw Kruisolfer één- en
hetzelfde offer zijn... Ik geloof dat U in beide Offers de Offeraar en de
Offergave bent... Ik geloof dat ik door het heilig Misoffer overvloedig aan de
vruchten van het Kruisoffer deelachtig word. Ik geloof, o Heer, maar
vermeerder mijn geloof! Kom mijn ongeloof te hulp! O Moeder van Jezus,
mijn Moeder, verkrijg voor mij de genade de heilige Mis bij te wonen met de
gevoelens die U bezielden bij het bloedig Offer van uw Zoon op het Kruis!
Denk aan je intenties... Zeg openhartig aan Jezus, welke gunsten je wenst te
ontvangen, voor jezelf en voor anderen... Vergeet vooral niet de grote noden
van Jezus' Mystiek Lichaam, de heilige Kerk.

9



TJezus, ik verenig mij met uw smeekgebed, om van uw goedheid te
verkrijgen: de bekering van de ongelovigen en van de zondaars, de heiliging
van de priesters en de religieuzen, de komst van uw Eucharistisch Rijk, de
genade van een goede dood voor de stervenden van deze dag, het behoud van
het geloof van alle gelovigen, de terugkeer tot Christus en de Kerk van
ontrouwe zielen, de verlossing van de zielen uit het vagevuur enz.’

Blijf bij voorkeur op bovennatuurlijk terrein
en laat de natuurlijke, materiéle zaken aan de
Voorzienigheid over, indachtig Jezus’ woorden:
‘Zoek eerst het Rijk Gods, en al het overige zal je
worden toegeworpen’.

Wees echter niet bevreesd te veel en te grote
genadegaven te vragen. Jezus zelf zal in de
heilige Mis in onze plaats tot de hemelse Vader
bidden. En... Jezus' smeekgebed bezit oneindige
verkrijgingskracht! Bid tot Jezus met een
onbeperkt kinderlijk vertrouwen! Niets behaagt
Jezus zozeer als een onwankelbaar vertrouwen
op Zijn Goedheid en Almacht. Zo’n hartelijk
vertrouwen wordt beloond met de volheid van
zijn genadeschatten en gunsten.

Blijf met die gedachten bezig, terwijl je op

weg bent naar de kerk, en ook als je al in de kerk
bent, in afwachting dat de heilige Mis gaat beginnen.

Als de H. Mis begint

Zorg ervoor dat alles diep stil en rustig is in je geest en hart, en zeg met al
de vurigheid van je ziel:

‘0 Jezus, goddelijke Offeraar, samen met U en de priester, die ook namens
mij en voor mij aan het altaar staat, wil ik het heilig Offer aan God opdragen.

10



Ik verlang nu gebruik te maken van het recht, dat U mij in mijn heilig Doopsel
hebt geschonken: ik wil mede-offeraar zijn in uw heilig Offer...

O Jezus, goddelijke Offerande, gedenk dat ik een lidmaat ben van uw
Mystiek Lichaam... Trek mij nu mee in uw Offer. Ik wil hostie zijn met U. Ik
wil samen met U Gods opperste Majesteit diep aanbidden, Gods volkomen
beschikkingsrecht over mij erkennen en belijden. Ik wil Gods almacht loven
en prijzen; met U en door U mijn Opperste Weldoener bedanken; door uw
Offerbloed vergiffenis vragen voor mijn zonden en voor die van alle mensen.
Ik wil ook, in vereniging met U, een hostie van smeking zijn, voor al de
intenties, waarvoor Uzelf bidt in uw Offergebed, vooral om volgende gunsten
te verkrijgen (noem ze naar goeddunken, met een vertrouwvol hart)’.

Zo verenig je jezelf uitdrukkelijk met Jezus en met de Priester en neem je
bij het heilig Misoffer de plaats in, waarop je als christengelovige recht hebt.
Wees je bewust van je waardigheid van mede-offeraar en mede-offerande in
het heilig Sacrificie. Weet dat je niet enkel toeschouwer bent, maar dat je
werkelijk deelneemt aan de heilige handeling. Het is goed in deze geest in je
missaal de liturgische gebeden te volgen (in het geval van een Tridentijnse
Mis):

De belijdenis van je onwaardigheid en je schuldbekentenis samen met de
Priester aan het begin; het Kyrie en het Gloria; het bidden van het
collectegebed, het plechtige Misgebed om de bijzondere genaden, eigen aan
de dag, af te smeken; ook naar het Woord van God in het Epistel en het heilig
Evangelie te luisteren en dat te bevestigen door met de gebruikelijke
acclamaties in te stemmen en je aan te sluiten bij de voorgelezen
Schriftteksten.

Zorg er wel voor te bidden met een rustig hart; vermijd iedere haast of
gejaagdheid. Het mag soms zijn dat één enkele gedachte je heel bijzonder
treft. Zonder enig bezwaar kun je dan juist die gedachte, die tekst, die
smeekbede e.d. heel bijzonder vasthouden en in je opnemen. Als uit iedere
heilige Mis één geloofsgedachte of Schrifttekst heel sterk tot je zou
doordringen, hoe rijk zou in korte tijd je geestelijk leven zijn! Bid daarom

11



vooral met een levendig geloof. De officiéle gebeden van de Kerk tijdens het
heilig Misoffer bezitten een heel bijzondere waardigheid en
verkrijgingskracht die andere gebeden niet hebben.

De offerande

Dit is het geschikte ogenblik om je vereniging met Jezus als hostie van het
Sacrificie uitdrukkelijk te hernieuwen. Soms brengen de gelovigen de
offergaven naar het altaar die bij de Consecratie veranderd worden in Jezus'
Lichaam en Bloed (ook wel samen met andere gaven). Die offergaven
verbeelden de gelovigen zelf. Ze nemen als het ware de plaats van de
gelovigen in op het altaar. De Priester mengt enkele druppels water met de
wijn in de Offerkelk. Dit is een zinnebeeldige voorstelling van onze
vereniging met Jezus bij het heilig Offer.

Zeg hier aan Jezus, wat je ten offer brengt:

‘Jezus, ik offer U mijn ziel en mijn lichaam op, mijn wil en al mijn
zintuigen. Ik leg op het heilig altaar de werken, de vreugden, het lijden van
deze dag, geheel mijn leven, ook het uur van mijn dood. Alles uit zuivere
liefde tot U, door de onbevlekte handen van Maria’.

Blijf met die gedachten bezig, ook onder de gebeden van de canon, als
onmiddellijke voorbereiding op de Consecratie. Bid langzaam en overwegend
die mooie misgebeden!

De Consecratie

Gedurende die korte stonden van de Consecratie heeft het ontzagwekkend
wonder plaats van Jezus' Offer op onbloedige wijze. Het Sacrificie van
Calvarié van vodr twintig eeuwen komt op het altaar tegenwoordig. Jezus is
er aanwezig in Zijn offerstaat van het Kruis op de Calvarieberg. Derhalve:
gedurende de Consecratie worden wij als het ware met Jezus op het Kruis
verheven, worden we samen met Jezus opgedragen tot Gods glorie en tot heil
van de zielen...

12



Is de Consecratie het hoogtepunt van de
heilige handeling van het Misoffer, ze moet
ook het hoogtepunt van onze godsvrucht zijn.
Laat nu geheel je ziel overweldigen door dit
onbegrijpelijk mysterie van Gods Liefde en
Almacht. Trek al je aandacht samen op Jezus'
hoogste offerdaad. Ga nu helemaal op in je
mede-offerschap met Jezus en met de heilige
Kerk. Verenig je met Hem zo innig mogelijk.
Breng Hem met al de vurigheid van je hart
heel je persoon ten offer: ‘Jezus! Laat mij
helemaal in U verdwijnen... Ik offer U op de
meest volledige wijze alles op wat ik ben, al

wat ik heb, voor al uw offerinzichten. Ik wil
God loven en danken met U en door U! Met U mijzelf op het altaar
slachtofferen tot uitboeting van de zonde... Had ik duizend levens, ik zou ze
U alle ten offer brengen! O Maria, ik smeek U: wvult U nu mijn
ontoereikendheid aan. Voltrekt U mijn vereniging met Jezus' Offerdood!’

De plechtige lofspraak

Daarmee wordt de Canon besloten. De Priester neemt de kelk met Jezus'
Bloed en de heilige Hostie en maakt enkele malen het kruisteken met de
Hostie over en voor den kelk. Intussen spreekt hij het plechtig lofgebed uit,
het heerlijkste dat de heilige Kerk, opgetogen door de goddelijke schoonheid
van het offerlied van haar Bruidegom, door de mond van de kerkelijke
bedienaar uitjubelen mag:

‘Door Hem en met Hem en in Hem zal uw Naam geprezen zijn, Heer onze
God, almachtige Vader, in de eenheid van de Heilige Geest, hier en nu en tot
in eeuwigheid.’

‘Amen!” (Amen! Ja, zo zij het, zo moge het zijn, zo zal het zijn, nu en in alle

eeuwigheid!)

13



Het komt uitsluitend en alleen de Priester toe deze lofspraak hardop te
bidden; de gelovigen bidden het in stilte mee en sluiten zich er uitdrukkelijk
bij aan in hun luid gesproken: ‘Amen’

Bid dit slotwoord echter met alle gloed, waartoe je ziel in staat is! Het zou
een goede zaak zijn, als deze zeer mooie lofspraak nog dikwijls gedurende de
dag over je lippen zou komen, om je voortdurend te verenigen met het nooit
onderbroken Offergebed van de goddelijke Hogepriester Jezus in het heilig
Misoffer.

De heilige Communie

Nu volgen de gebeden, die als voorbereiding dienen tot de heilige
Communie van de Priester en de gelovigen. Het eerbiedig bidden van deze
gebeden zal de beste voorbereiding zijn tot het nuttigen van Jezus' heilig
Lichaam en Bloed.

Op dit ogenblik gaat Jezus én als
Priester met Zijn eredienst én als Hostie
met Zijn Offergeest én als Levensbron met
de genadekracht van Zijn Kruisoffer de
offertafel verlaten om op het levend altaar
van ons hart, voor elk van ons in het
bijzonder, Zijn Offer te voltrekken en ons
de vruchten van dit Offer overvloedig mee
te delen.

Wanneer de Priester ons toont ‘het
Lam Gods, dat de zonden van de wereld
wegneemt’, klop dan rouwmoedig op je
borst en herhaal met de Priester de

nederige bekentenis:

‘Heer, ik ben niet waardig dat U tot mij komt, maar spreek slechts één
woord, en ik zal gezond worden.’

14



Treed dan nederig, vol eerbied en liefde, toe tot de ‘Troon van Genade’ en
ontvang onder de gedaante van brood de goddelijke Offerspijs, het voedsel
van je ziel. Vergeet nu alles en laat je, als een druppel water in de oceaan,
wegzinken in Jezus' oneindigheid. Verricht nu - meer met je hart dan met je
lippen - de dankzegging:

‘O mijn goddelijke Hogepriester Jezus, hartelijk welkom! Neem nu bezit
van mijn nietig wezen en wijd het U geheel toe als uw heilige tempel, als uw
heilig Altaar, waarop U aan Uw Vader in mijn naam uw overheerlijk huldelied
wilt uitjubelen. Ook al is mijn aanbidding onbeduidend, de uwe is van
oneindige verhevenheid; is mijn dankzegging ontoereikend, de uwe is
onmetelijk; is mijn uitboeting zonder verzoeningskracht, Uw Offerbloed
heeft alle vergiffenis verdiend; is mijn smeekgebed machteloos, uw
Offergebed wordt altijd verhoord... Ik wil mijzelf vergeten om alleen te
denken aan U. En omdat U mij Uzelf schenkt met al uw offerschatten, daarom
bied ik nu Uzelf aan de hemelse Vader aan, met al wat U bent, met al wat er
in uw verheerlijkte ziel omgaat. Ik bied U ook aan: de liefde en de gevoelens
van dankbaarheid die het Onbevlekt Hart van uw Moeder vervulden, toen U
in haar na de heilige Communie rustte. O Jezus en Maria, wilt U toch beiden
aanvullen wat mij ontbreekt. Verkrijgt U voor mij en voor al degenen die mij
dierbaar zijn, de gunsten en genaden die we nodig hebben om U te kennen,
te beminnen en te dienen, U na te volgen en steeds inniger met U verenigd te

leven.

Door Jezus en met Jezus en in Jezus zij U, o goddelijke Vader, in de eenheid
met de Heilige Geest, alle eer en glorie, alle lof en dank, alle liefde en
toewijding, alle eerherstel en uitboeting, in mijn naam en in naam van alle
schepselen, in alle eeuwigheid. Amen’.

Denk aan Jezus in Zijn hoedanigheid van Hostie op het Kruis en op het
Altaar, nu in je hart neergedaald om je te herscheppen tot een ware hostie
van zelfverloochening en verstervingsgeest. Te Communie gaan is: één

worden met de Hostie, de offergesteltenissen van de Hostie aannemen. De

15



oude zondige mens moet nu ‘met Christus aan het Kruis’ sterven! Christus
moet leven in mij!

Smeek Jezus nu vurig dat je uit deze Eucharistische vereniging mag
komen: gereinigd en gezuiverd, vast besloten om jezelf te verloochenen en
het kruis van de versterving op je te nemen: ‘Goddelijke Meester, duld toch
niet dat ik een onverstorven lidmaat zou blijven onder een hoofd met
doornen gekroond! Deel mij uw offergeest overvloedig mee! Doe me
begrijpen dat de leerling niet boven de Meester staat.’

Zeg dan aan Jezus, waarin je jezelf vandaag wilt overwinnen, welk offer je
Hem wil brengen. Spreek met Hem over het bijzondere punt waarop je jezelf
speciaal wilt toeleggen.

Denk nog eens aan Jezus als aan de overvloeiende Bron van alle
genadeleven. Door de heilige Communie vermeerdert Hij niet alleen de
heiligmakende genade in je ziel. Hij schenkt je ook recht op bijzondere
dadelijke genaden (genaden van bijstand), vooral dan te verlenen als je die
het meest nodig zult hebben.

Hij weet dat je als zwakke en zondige mens niets kunt zonder Hem.
Daarom wil Hij in de heilige Mis en in de heilige Communie vooral het sterke

voedsel van je ziel zijn.

Toon aan de barmhartige Samaritaan de wonden van je ziel. Hij is de
goddelijke Geneesheer, ‘die met één enkel woord je ziel kan en zal gezond

maken’. Geloof vast in de kracht van de heilige Communie.

‘O mijn Jezus, ik vertrouw op U zonder maat en zonder grens. Ik ben een
en al zwakheid, maar Gij zijt de Sterkte. Ik ben de zonde, maar Gij zijt de
Heiligheid. Tk moet de duivel vrezen, maar Gij hebt hem op uw Kruis
overwonnen. Daarom, o Heer, heb ik op U mijn hoop gesteld, in eeuwigheid
zal ik niet beschaamd staan. Ik kan alles door U, die mij sterkt met uw
Lichaam en Bloed.

16



O Moeder van Jezus, mijn veilige toevlucht in alle nood, ik reken op uwe
moederlijke bescherming, op uw smekende Almacht!

Het einde van de heilige Mis

Na de zegen van de Priester te hebben
ontvangen en na enkele ogenblikken van
dankzegging na de Mis en Communie, ga dan
in vrede naar huis of waarheen je plicht je
roept. Maar blijf in de geest bij Jezus. Denk
dikwijls aan Hem. Maak van heel je dag één
aaneenschakeling van kleine (en grotere)
offers en offertjes, die je aan God opdraagt
door de Middelaar Jezus in de ontelbare
heilige Missen die op elk ogenblik
plaatsvinden ‘van de opkomst tot de

ondergang van de zon’. Doe dan ook alles uit
liefde - de liefde is immers de vrucht van de Eucharistie - en leg alles neer in
Maria's onbevlekte handen.

Zo word je een ware heilige, een heilige naar Gods hart.

Bron: ‘Hostie met de Hostie’ door B. Vanmaele, O.Praem., uitgegeven door het Sekretariaat van
de Eucharistische Kruistocht, Abdij Averbode, B. (ze uitgave, 1929). Bewerking: J.L.A. (2009).

“Het zou makkelyker zyn voor de
wereld om te overleven zonder de zon

dan zonder de H. Mis.” - St. Pio

17



Uit het leven van de H. Pastoor van Ars

Jean-Marie-Baptiste Vianney (1786-1859), bekend als de ‘heilige
Pastoor van Ars’, werd, na een moeizame opleiding, in 1815 priester
gewijd. Aanvankelijk kreeg hij geen toestemming om biecht te horen.
Drie jaar later werd hem het onbeduidende dorpje Ars toevertrouwd.
Zijn eerste jaren in Ars streed hij sterk voor de bekering van zijn
parochie. Ook het kerkgebouw herstelde hij. In 1824 begint hij met zijn
‘Providence’, een kosteloze meisjesschool. Vanaf die tijd ook neemt zijn
bekendheid als een heilige biechtvader sterk toe. Ongeveer 35 jaar lang
(van 1824 tot 1858) wordt hij niet alleen inwendig, naar ook uiterlijk
belaagd door de duivel.

‘Je bent verloren!’

‘Als de goede God nu niet eens goed was’, verzuchtte hij eens, ‘maar Hij is
z6 goed!” Ook: ‘Red uw arme ziel!’ - ‘Wat is het jammer een ziel te verliezen,
die Onze Lieve Heer zoveel gekost heeft!’ - ‘Wat voor kwaad heeft Hij je toch
gedaan, dat je Hem aldus behandelt?” Om de grote zondaars te bewegen,
wierp Abbé Vianney hun nogal dikwijls bij wijze van vermaning dit woord
toe, dat schrikwekkend was uit de mond van een Heilige, die in de toekomst
kon lezen: ‘Mijn vriend, je bent verloren’. Dat was kort en krachtig. Het is vrij
duidelijk dat de heilige voorwaardelijk sprak en bedoelde: ‘Als je die
gelegenheid niet opgeeft, als je aan deze of gene gewoonte blijft vasthouden,
als je niet die bepaalde goede raad opvolgt, dan zul je verloren gaan’. - ‘Maar

o! Goede God, als het ooit waar zou zijn!’

‘Tk, verdoemd! Ik, door God vervloekt! Voor altijd!” Dat herhaalde voort-
durend Frangois Bourdin (uit Villebois in de Ain) toen hij uit de biechtstoel
kwam. In 1856 had hij wegens een slechte gang van zaken zich nog vrij jong
teruggetrokken bij zijn schoonvader in Ambutrix. Daar werd toen een missie

18



gepreekt en ondanks het aandringen van zijn familie had Bourdin geweigerd
de preken en geestelijke oefeningen bij te wonen. Toch had hij zijn geloof nog
niet echt verloren. Maar wanhopige gedachten hielden hem van God af.
Eindelijk trof hem de genade. ‘Ik wil biechten’, verklaarde hij, ‘maar dan wel
bij de grote biechtvader, bij de Pastoor van Ars!” En zo gebeurde het. Als
aanmoediging kreeg hij, na het verhaal van zijn ellende en gebreken, dit
ontstellende woord te horen: ‘Mijn beste jongen, je bent verloren!” Maar deze
bedreiging werkte bij hem als een bliksemslag bij heldere hemel, als een
overweldigend licht. En, eenmaal bekeerd, zal hij tot zijn dood toe als een
vurig christen leven.

Zijn woorden waren kort en krachtig

Over het algemeen verspeelde Abbé Vianney bij de leiding van vrome
zielen weinig woorden. Maar dat waren dan ook altijd brandende flitsen, die
voor altijd het hart binnendrongen. ‘Houd veel van uw priesters!” dat was
zijn hele toespraak tot Monseigneur Langalerie, zijn bisschop, die geknield
voor hem zat. ‘Tk ben nalatig geweest in dit en in dat’, verklaarde hem zijn
biechteling Frater Athanase, ‘maar op slot van zaken had ik goede
voornemens’. - O, mijn vriend, goede voornemens! De weg naar de hel is
ermee geplaveid!’ - Dat was alles! ‘Tk heb tweemaal bij hem gebiecht’, aldus
abbé Monnin. ‘Elk van mijn zelfbeschuldigingen ontlokte aan hem deze kreet
van geloof, van medelijden en van schrik voor de kleinste gebreken: “Wat is
dat jammer!” Zijn woord trof mij vooral door het tedere accent dat hij er in
wist te leggen. Dat eenvoudige woord: “Wat is dat jammer!” bracht mij in al
zijn kortheid tot het besef van het onrecht dat men zijn ziel aldus aandoet’.
Het is de heiligheid van de Pastoor van Ars, die aan zijn woorden hun kracht
en uitwerking verleenden; in de mond van anderen hadden zij allicht nogal
banaal kunnen klinken. Maar met welk een toon werden zij door hem
uitgesproken!

De Pastoor van Ars weent...

Dan was er bij Abbé Vianney nog iets anders, dat nog zoveel meer

onweerstaanbaar was dan zijn woord: dat waren zijn tranen! Het was soms

19



voldoende voor het breken van een koppig hart dat hij wenend naar het kruis
wees dat aan de muur hing. Vanuit zijn biechtstoel kon men zuchten horen,
die hem zijns ondanks ontsnapten en die de penitent tot berouw of liefde
brachten.

Eens bekritiseerden, volgens abbé Dubouis, pastoor van Fareins, zekere
geestelijken van een naburig diocees de leiding van de Dienaar Gods. De
vrederechter, een oude penitent van Abbé Vianney, was bij dat gesprek
aanwezig; ‘Wat ik u kan verzekeren, mijn heren, is dit: de Pastoor van Ars
weent en men weent met hem. Dat gebeurt niet overal’.

‘Waarom weent U zo, eerwaarde Vader?’ vroeg aan de heilige een
zondaar, die bij hem was neergeknield. ‘Wel mijn vriend, ik ween, omdat jij
niet voldoende tranen stort’. In een hoek van de sacristie vereert men nu nog
de grove biechtstoel met hoge leuning, waarin de heilige zat om de belijdenis
van de mannen aan te horen. Die donkere hoek was getuige van ontroerende
taferelen, want het is daar dat de meeste bekeringen werden bewerkt,
‘omdat’, volgens een woord van Mgr. Devie, ‘de goede pastoor een bijzondere
gave van God had ontvangen, de genadegave mannen weer op het rechte pad
te brengen’.

Om tot de heilige te worden toegelaten stelden de mannen zich op zo dicht
mogelijk bij de sacristie, en ook verder in de kerk, waar banken voor hen
gereserveerd waren. Zij kwamen niet in zo groot aantal als de vrouwen en ze
moesten dus niet z6 lang op hun beurt wachten als zij, maar toch moesten
ook de mannen lange uren in de kerk doorbrengen. ‘Frater Jérome, de koster’,
aldus frater Athanase, ‘heeft er soms wel tweeénzeventig tezelfdertijd geteld,
en zelf heb ik mannen gezien die van vijf uur 's morgens tot vijf uur in de

namiddag moesten wachten, totdat zij een beurt kregen’

Wordt vervolgd.

Naar: Le Curé d’Ars - Saint Jean-Marie-Baptiste Vianney (1786-1859), door mgr. Francis
Trochu (Editions Résiac, Montsurs), en de Nederlandse bewerking ervan door abbé H. Vorage,

pastoor van Moliéres (Firma Becelaere, Torhout).

20



Preek van de maand

“Het Rijk Gods gelijkt op...” : parabels en gelijkenissen.

Ik wil het hier hebben over de parabels en gelijkenissen van Jezus in de
Evangelién.

Lang heb ik deze wijze van vertellen door Jezus vooral gezien als iets wat
enkel en alleen betrekking heeft op deze wereld. En inderdaad, als we
bijvoorbeeld de alom gekende parabels nemen zoals de ‘verloren zoon’, de
‘barmhartige Samaritaan’ of ‘de nauwe poort’, om er slechts enkele te
vernoemen, dan betrap ik er mij op van die te lezen in de context van ons
leven hier op aarde. Neem ook bijvoorbeeld ruimer de Zaligsprekingen: “ arm
zijn “ en “treuren” worden er ‘zalig’ genoemd. Hoe kan dat nu? In bepaalde
vertalingen lezen we nu vaak ‘gelukkig ‘ die ‘arm’ zijn enz... Welk ‘geluk’
omvat dit? Dat is toch tegen alle logica en ijver in deze wereld...

Het lijkt slechts zo als we kort door de bocht lezen. Juist, als we zijn zoals
die Samaritaan in het ‘verhaal’, dan zijn we op goede weg. Een goede
leerschool in naastenliefde of zoals men vaak zegt, solidariteit. Er steekt zelfs
meer in! Een parabel of gelijkenis doet de toehoorder nadenken en invullen
wat de parabel zoals in zich draagt. Zo lees ik tevens dat het een ‘Samaritaan’
is, dus een man uit Samaria, een door de Joden in die tijd verstoten en te
mijden volk. Hoe komt die hier ten tonele? Dat deed Jezus vaak. Het waren
niet steeds de Joden die geprezen werden door Hem, maar zelfs meer. Ze
werden vaak door Hem op hun hoogmoed én bekrompenheid gewezen. Toch
bleef Hij met Farizeeén omgaan. Maar een Samaritaan!? Vreemd. Hier opent
Jezus een eerste deur naar zijn doel: iedereen op aarde komt in aanmerking
om zich te toetsen aan het geloof en de uitvoering ervan. Hij overstijgt hier
duidelijk de rechtvaardiging door wie men denkt te zijn. Het duidt op het feit
dat Jezus in alle mensen zijn broeders en zusters ziet. Maar het gaat niet om

21



de term ‘Samaritaan’, maar om de aanduiding dat hij buiten de kring staat
van wat menselijk hoort te zijn. Niet Joden hebben ook een plaats in de
wereld van de Blijde Boodschap die Hij brengt vanwege de Vader.

Bij de lijdensweg van Jezus wordt een helper gevonden in Simon van
Cyrene. Een Kananese vrouw geeft Hem water en Hij geneest de knecht van
een Romeinse centurion. Ongezien in die Joodse wereld. Jezus wilde niet
provoceren maar doen nadenken. Terug naar onze parabels en gelijkenissen.

Waar we de parabels moeten lezen in de totale boodschap van Jezus,
namelijk de Blijde Boodschap te verkondigen over de gehele wereld. Het
uitverkoren volk kreeg met de menswording in Christus alle mensen erbij.
Iedereen krijgt deel vaan de goedheid van God en zijn uiteindelijke doel: zijn
Rijk Gods voor allen. Voor allen? Ook dat is te goedkoop vrees ik. Anders zou,
zoals meestal vermeld wordt voor een parabel de pericoop ‘het Rijk Gods

>

gelijkt op...’, zijn doel voorbij schieten. Het is alsof zeggen dat we attent
moeten zijn bij het horen van wat verteld wordt. Het gaat om méér dan een
verhaal voor deze wereld alleen. De verloren Zoon is meer dan een gebeuren
hier en nu. Naast vergeving door de goede vader na de bekering van de in het
sukkelstraatje belande zoon, naast het inzicht van de oudste zoon dat deze
vader voor iedereen zijn handen uitspreidt en dat wij dat ook dienen na te

volgen, stijgt de parabel uit boven het wereldse gebeuren.

Christus is gezonden door zijn Vader met een boodschap voor en in de
wereld maar zeker voor de toekomstige wereld, wat wij het Rijk Gods
noemen, het hemelse, de eeuwigheid. Dat wordt vaak in onze seculiere
wereld over het hoofd gezien of te weinig beklemtoond. En nochtans staat
vaak duidelijk: “het Rijk Gods gelijkt op...”! Die vader is God als Vader van de
mensheid. Wij zijn de zonen (of dochters) die kunnen kiezen welke weg we
nemen. Weg van God of Hem volgen. We kunnen weglopen van God en
terugkeren. Dat telt ook bij God voor deelname aan zijn Rijk, waar ‘tranen en
verdriet voorbij zijn.” God is een Vader vol geduld en tevens vinden wij dat

bij Jezus Christus ten volle terug: zelfs een moordenaar, de ‘ goede ‘ genaamd,

22



krijgt deel aan zijn Koninkrijk. “Vandaag ben je met mij in het Paradijs”. Een
moordenaar! Een verloren gelopen kind van God! Dat is Gods liefde. Het is
nooit te laat om bekering te tonen. Deze moordenaar was dan ook tot het
besef gekomen dat hij schuldig was en vroeg Jezus om vergeving als volgt:
“denkt Ge aan mij als Ge in uw Koninkrijk komt?”. Merkwaardig is het
onderscheid met de ‘slechte’ moordenaar. Die is verwijtend en uitdagend:
“Kom nu af van dat kruis als je Gods Zoon bent...” De oudste zoon, die steeds
trouw was, werd eveneens op handen gedragen door de Vader. Maar laten
we dit begrijpen als zijnde dat we steeds bereid moeten zijn dat zondaars
steeds na bekering met open handen ontvangen worden. Zijn deel zou ook
groot zijn als hij de jaloezie liet varen en deel wilde hebben aan Gods feest!
“De oudste zoon was teruggekeerd en er moest feest zijn.” Dat feest ligt voor
ons open als het Rijk Gods. We leunen hier aan bij de parabel van de arbeiders
van het eerste en het laatste uur.

Soms vraagt een parabel om uitleg. Dat doet Jezus dan soms bij vraag van
zijn leerlingen of de toehoorders. Denken we aan de Parabel van de zaaier. (
Lucas 8 ). Het zaad is niet eerst het goede dat wij delen en geven, maar er
staat duidelijk: “ het zaad is Gods Woord”. Een duidelijk onthulling. Parabels
spreken verder ook over het maken van keuzes in het leven. Nemen we de
Parabel van de talenten. Hoe gaan wij om met datgene wij kregen van de
Schepper? En opnieuw beperken we ons niet tot aardse vaardigheden of
mogelijkheden en beslissingen. Het gebruik van die talenten wijzen duidelijk
naar hoe we nu dienen te kijken naar een toekomst bij de Heer. Gaat het dan
alles om de hemel te verdienen’? Ik hou niet erg van deze term. Wij verdienen
de hemel niet zomaar, maar onze houding en inzet nu bepalen hoe we ingaan
op de belofte vanwege de Heer. Het eeuwig leven, is genade, volle genade,
een ultiem geschenk zonder haars gelijke. Maar daarom is onze houding zo
gericht dat we ten volle kunnen antwoorden op Jezus uitspraak: “Ga heen en

doe gij evenzo “.

23



Een greep uit de Parabels / gelijkenissen in de Evangelién

In dit kerkelijk jaar 2019, jaar A, hoorden we in de laatste maanden een
hele resem aan parabels, vooral dan uit het Evangelie volgens Lucas. We

vernoemen er enkele:

- De parel Mt. 13, 45- 46

- Arbeiders in de wijngaard Mt. 20, 1- 16 - De rijke dwaas Lc.12, 13- 21

- De barmhartige Samaritaan Lc. 10, 30- 35 - De schat in de akker Mt. 13, 44

- De Farizeeér en de tollenaar Lc. 18, 9- 14 - Het sleepnet Mt.13, 47- 48

- De goede herder Joh.10, 1- 21 - De talenten Lc.19, 12- 27

- Het bruiloftsmaal Lc. 14, 16- 24 - De twee zonen Mt. 21, 28- 32

- Lazarus en de rijk vrek Lc.16, 19- 31 - Velden, rijp voor de oogst Joh.4, 35- 38
- Het mosterdzaadje Lc.13, 18- 19 - De verloren penning Lc. 15, 8- 10

- Onkruid tussen de tarwe Mt. 13, 24 - 30, 36- 43 - Het verloren schaap Lc.15, 1- 8

- De onrechtvaardige rechters Lc.20, 9- 18 - De verloren zoon Lc.15, 11- 32

- De onrechtvaardige rentmeester Lc. 16, 1- 9 - De wijze en dwaze maagden Mt. 25, 1- 13
- De onrechtvaardige pachters Lc.20, 9- 18 - De zaaier Lc. 8, 4- 15

- De onvruchtbare vijgenboom Lc.13, 6- 9 - Het zuurdesem Lc. 13, 20- 21

Tot hier een onvolledige lijst. Wie goed toeziet merkt in dit Lc- jaar A
enkele onlangs gelezen passagens in de zondagse liturgische woorddienst.
Verder kan je een ‘synopsis’ raadplegen om verder en dieper in te gaan op
alle vergelijkingen en parabels. Slot: wij wilden hier vooral aantonen dat
parabels en gelijkenissen van Jezus méér zijn dan vrome verhalen voor een
goeie levenswandel. Dat zijn ze zeker. Laten we niet in een boogje lopen voor
een beroofde sukkel. Mijden wij om het goede te vertikken en het slechte
binnen te laten in ons. Laten wij op zoek gaan naar wat verloren was en terug
op Gods pad te brengen. Je kunt verder invullen. Maar laten we vooral bewust
zijn dat de ‘parabelvorm’ meer doet nadenken dan koele preektaal. Een
verhalende en vergelijkende stijl raakt veel dieper. Dat wist Christus maar al
te goed. Het blijft nazinderen en het maakt ons even stil. En laten we zeker
deze pareltjes van Jezus prediking niet verengen tot wijze verhalen zonder

meer. Ze verwijzen toch telkens naar méér: het Rijk Gods.

Priester Philippe Vindevogel, 3 oktober 2019

24



