
1 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Beste lezer, 

Salus Credentium 
- veiligheid van de gelovige -     

- 
 

Maandelijks katholiek (digitaal) tijdschrift. 1e  jaargang. Nr. 4. Oktober 2019. Verantwoordelijke uitgever: Michaël  Dekee  
 

Nr. 4 
oktober 2019 
 



2 

 

Beste lezer, 

In dit nieuwe nummer lezen we deel één van het getuigenis van 

een Moslim uit Burkina Faso die het ware Licht zag en zich 

bekeerde tot het Christendom, en uiteindelijk priester werd. Verder een 

artikeltje over hoe men de H. Mis best bijwoont, en opnieuw een preek van 

onze priester, over de parabels en het Rijk Gods.  

Michaël Dekee 

In dit nummer: 
Getuigenis: Van moslim naar priester (1) ........................................................ 3 

Oktober Rozenskransmaand ............................................................................. 8 

Hoe woon ik goed een Heilige Mis bij? .............................................................9 

Uit het leven van de H. Pastoor van Ars ......................................................... 18 

Preek van de maand ........................................................................................ 21 

 

  

V OO R D E  G E D RU K T E  V E R S I E :  K OS T P RI JS  JA A RA BO N N E M E N T  V OOR BE L G I Ë :  € 2 3 ;  

V OO R N E D E RL A N D  E N  F RA N K RI JK :  € 3 5    

I N S C H RI J V E N  K A N  V I A :  S A L U S C RE D E N T I U M @ M A I L . C O M  O F  S C H RI F T E L I JK  V I A :  

D H R.  M .  D E K E E ,  S T A T I ON S S T RA A T  4 9 ,  8 8 3 0  G I T S  ( BE L G I Ë ) .   

 

mailto:saluscredentium@mail.com


3 

 

Getuigenis: Van moslim naar priester (1) 
 

Ik ben een jonge Missionaris van Afrika (Witte Pater in de 

volksmond), afkomstig uit Burkina Faso, maar geboren in 

Ivoorkust op 8 april 1971, te Boboua-Daloa. Ik ben de oudste 

zoon van al-Hâdjdj Sawado Issa. Mijn vader is een moslim 

van hoog aangezien in zijn streek en overal waar hij maar 

komt, omwille van zijn groot geloof in Allah, zijn oprechte 

geloofsbelevenis, zijn naastenliefde tegenover de 

minstbedeelden in de maatschappij, omwille van zijn 

discretie ook, en zijn onvermoeid streven naar 

rechtvaardigheid en verzoening. 

Al in prille jeugd leerde ik van mijn vader dat Allah de Schepper is van de 

hele mensheid, dat al wat bestaat zijn eigendom is en dat ons hele leven Hem 

gewijd is. Reeds als kind leerde ik dus wat het betekent moslim te zijn. Ik was 

inderdaad moslim vanaf mijn geboorte en des te meer door mijn “doopsel” 

(de ceremonie van de naamgeving), waarbij ik de naam “Mamadou” ontving, 

de naam van de Profeet van de Islam1. Zo groeide ik op in het islamitische 

geloof tot de leeftijd van 22 jaar, toen een buitengewone gebeurtenis mijn 

hele leven overhoop haalde en mij stap voor stap geleidde naar het geloof in 

Jezus Christus, naar het priesterschap en ten slotte naar het leven als 

missionaris. 

Deze geschiedenis wekte steeds grote belangstelling bij christenen, bij 

moslims en bij aanhangers van de traditionele Afrikaanse religies. Dit was 

immers de religieuze omgeving waarin mijn weg begonnen is. Na twintig jaar 

kan ik zonder enige twijfel verklaren dat God aan de oorsprong van deze 

levensweg staat, deze weg die voor velen een bron van genade is geworden. 

In dit verhaal wil ik getuigenis afleggen van alles wat de Levende God voor 



4 

 

mij gedaan heeft. Deze getuigenis heeft reeds velen vooruit geholpen op hun 

eigen levensweg, wie weet sterkt het ook anderen? 

Hoofdstuk 1 – mijn weg 

Met een groot Godsvertrouwen leg ik dit getuigenis af. Moge de Heer wie dit 

verhaal leest, vervullen van Zijn Geest van waarheid en van openheid voor 

het werken van de Schepper in zijn schepping! Zoals ik vaak herhaal, heb ik 

niet mijn huidige leven en geloof in Jezus Christus gekozen: ik heb het 

ontvangen en ik heb mij vrijwillig daarvoor opengesteld. 

De kern van deze getuigenis is: Gods plan te ontdekken in de 

bekeringsweg van een jonge, overtuigde moslim naar het christelijke geloof, 

dat hij niet kende en ook niet zocht te kennen, omdat hij er de noodzaak niet 

van inzag. Om dit te bereiken wil ik u in de volgende hoofdstukken stap voor 

stap meedelen hoe ik als moslim geloofde, hoe ik ertoe gekomen ben mij open 

te stellen voor het christelijke geloof en hoe ik dit geloof vandaag beleef. 

1.1 Mijn geloof als moslim 

Ten tijde van mijn bekering was mijn 

geloof gefundeerd op de vijf pijlers 

van de Islam: de Shahâda (de 

islamitische geloofsbelijdenis), de 

Salât (de vijf dagelijkse gebeden), de 

Sawm (de vastentijd of Ramadan), de 

Zakât (het geven aalmoezen) en de 

Hajj (de bedevaart naar Mekka). 

Naar het voorbeeld van mijn vader 

onderhield ik strikt de vijf dagelijkse 

gebedstijden. Ik voegde er nog 

dikwijls nachtelijk gebed aan toe. Een wezenlijk element in mijn 

geloofsbeleving was ook de hulp aan de minderbedeelden, waarop al mijn 

relaties met mijn medemensen gericht waren. Ik stond dus werkelijk open 

voor de nood van anderen en, voor zover ik kon, hielp ik arme families en 

vrienden die het moeilijk hadden op school. Het gemeenschappelijke gebed 



5 

 

op vrijdag was een belangrijk moment, waarbij ik leerde hoe een moslim 

dagdagelijks behoort te leven. Ik vernam er de woorden en daden van de 

Profeet en maakte me het woord van God eigen, dat elke vrijdag werd 

voorgelezen en uitgelegd. Ik kwam door mijn geloofsgemeenschap tot de 

diepe overtuiging, zelfs zekerheid, dat alleen het geloof in Allâh, zoals ik het 

ontvangen had, zin kan geven aan het leven van elke mens. Ik zocht dus geen 

andere geloofsweg. Het stoorde mij ook niet samen te leven met mensen met 

een andere geloofsovertuiging, in de praktijk voornamelijk christenen. 

Niemand kon immers mijn geloof doen wankelen. Telkens er moeilijkheden 

opdoken bij het vervullen van mijn geloofsplichten, bijvoorbeeld de twee 

gebedstijden ‘s namiddags tijdens mijn lessen, zocht ik raad bij een 

verantwoordelijke moslim. Overal zette ik mij in om vrede op te bouwen, 

want Allâh is medelijdend en barmhartig, zo had mijn vader mij geleerd. Als 

mijn christelijke schoolvrienden spotten met mijn gebedstrouw en mijn 

persoonlijke discipline, diende ik hen niet van antwoord, want voor mij was 

elk geloof, behalve de Islam, verkeerd. Ik voelde mij dan ook nooit gekwetst 

omdat men mij niet begreep. Dat was, kort samengevat, mijn geloofsbeleving 

als moslim. 

 

Onlangs deelde ik deze ervaringen uit mijn jeugd als moslim, met enkele 

jongeren. Op het einde van mijn relaas vroeg mij een jong meisje: “Als toch 

alles zo mooi was en wij inderdaad zoveel gemeenschappelijk hebben, 

waarom ben je dan christen geworden?” Diezelfde vraag stelt eenieder die 

mijn levensgeschiedenis verneemt. Het antwoord is steeds hetzelfde. Het is 

geen normaal antwoord, maar het enige dat ik kan geven. Hieronder kan u 

het zelf lezen.  

 

1.2 Een bijzondere getuigenis: mijn bekering 

Hoewel geboren in Ivoorkust, woonde ik tijdens het schooljaar bij mijn 

oom in Burkina Faso. Op een avond, nadat ik mijn taekwando-oefeningen 

beëindigd had, keerde ik fietsend naar huis terug. Opeens hoorde ik net boven 

mijn hoofd een stem die mijn naam riep. Ik hoorde: “Mamadou!” Instinctief 



6 

 

keek ik op en zag een menselijke gestalte in stralend witte kleding, stralend 

als een sterk licht dat op sneeuwwit linnen schijnt. Ik keek die gestalte 

gebiologeerd aan: buiten hem en mij bestond er niets meer. Ik besefte niet 

meer wat er rondom mij gebeurde, noch waar en hoe mijn fiets reed. Hoewel 

dit alles op enkele kilometers 

van ons huis gebeurde, is het 

eerste wat ik mij herinner, 

nadat die gestalte verdwenen 

was, dat mijn fiets op zijn vaste 

plaats in de garage stopte. 

Terug tot mijzelf komend, werd 

ik door schrik bevangen. 

Onmiddellijk daarna echter 

kwam ik innerlijk weer tot rust. Toen ik de garage verliet, keek ik nog eens 

naar boven of die gestalte er nog was. Maar ze was weg. Ik probeerde te 

begrijpen wat ik beleefd had. Ik was overrompeld, zweefde tussen twijfel en 

geloof. Ik ging zelfs alles nog eens navragen bij de bewaker van onze villa en 

de wachters van de grote ingangspoort van de “Grands Moulins de Burkina”, 

het fabrieksterrein waar ik woonde, want mijn oom was de technisch 

directeur van dit bedrijf. Ik wou weten of zij die avond iets abnormaals 

hadden gemerkt aan mijn gedrag. Ik kon mij bijvoorbeeld niet herinneren dat 

ik mij aangemeld had aan de grote poort, wat ik altijd deed, noch dat ik de 

wachters had begroet. Tot mijn verbazing anwoordden zij allen dat ik mij 

heel normaal had gedragen. Ik begreep er niets meer van. Toch kon ik het 

gebeurde niet ontkennen. 

Ik had twee vragen: wie heb ik gezien? En: wat heeft dat alles te 

betekenen? Ik heb geprobeerd alles te vergeten. Ik sprak er met niemand 

over, mezelf wijsmakend dat het als onzin zou worden afgedaan. Na enkele 

dagen echter, toen ik dacht dat alles voorbij was, volgde een nieuwe 

ontmoeting met die gestalte, gekleed in schitterend wit. De gestalte kwam 

zich aan het voeteinde van mijn bed zetten en liet zijn blik op mij rusten, 

terwijl ik in bed lag. Ik was half wakker en half slapend. Gegrepen door 



7 

 

verbazing opende ik dan mijn ogen om hem te verrassen en met open ogen 

te zien wie nu precies aan mij verscheen. Maar, telkens ik mijn ogen opende, 

verdween de gestalte uit mijn zicht. En telkens hij verscheen, was zijn 

nabijheid zo reëel, net als die eerste keer, dat ik uiteindelijk besloot om hem 

rechtstreeks aan te spreken en te vragen: “Wie ben je? Wat wil je?” Die twee 

vragen bleven zonder antwoord tot op een dag een schoolvriendin me op 

bezoek kwam: Sylvie, een christelijk meisje. Na haar bezoek, begeleidde ik 

haar naar huis. Voor een binnenkoertje gekomen, hoorde ik plots weer die 

stem die mij zoals de eerste keer riep: “Mamadou!” Instinctief draaide ik mijn 

hoofd in de richting van de stem. Op de binnenplaats zag ik een man die teder 

een bedelend kind over het hoofd streelde. De enorme schoonheid die uitging 

van dit gebaar kan ik niet onder woorden brengen. Ik 

vroeg aan mijn vriendin: “Wie is dat?” - “Dat is Pater 

Gilles.”, antwoordde ze. 

Dan vroeg ik: “Waarom maakt hij dat zo mooie 

gebaar?” Zij antwoordde: “Hij doet wat Jezus hem 

opgedragen heeft”. “En wie is Jezus?” Daarop zei Sylvie, 

terwijl ze verder liep: “Nu stel je teveel vragen!” 

Nauwelijks had ze gedaan met spreken of plotseling, als 

antwoord op mijn vraag, verscheen de gestalte die mij 

reeds vele malen verschenen was. Het was zo echt dat ik 

onze eerste ontmoeting herbeleefde. Die aanwezigheid 

dompelde me onder in een diepe stilte. Opnieuw bestond 

er niets meer behalve zijn aanwezigheid en de mijne. 

Dan, te midden van de stilte, zei zijn stem: “Jij zal zoals 

hem zijn”. Bij het horen van zijn stem, vestigden mijn ogen zich weer op die 

‘man van het mooie gebaar’. Ik bleef stil en vroeg me af wat dat wel te 

betekenen had. 

Toen mijn vriendin zag dat ik nog steeds op diezelfde plaats stond, keerde ze 

terug en vroeg met wat ik daar deed, in het midden van de straat. Ik 

herhaalde haar wat ik gehoord had: “Jij moet ‘zoals hem’ zijn”, en ik wees 

met mijn vinger naar pater Gilles. Barstend van het lachen, liet mijn vriendin 



8 

 

me weten dat ik niet ‘zoals hem’ kon zijn, want die zendelingen van Jezus 

waren christenen, dat wil zeggen zijn leerlingen, terwijl ik moslim was. 

Zonder veel nadenken antwoordde ik: “Dan wordt ik christen, zo kan ik ‘zoals 

hem’ zijn, want ik moet ‘zoals hem’ zijn.” Een eindje verder vroeg ik: “Hoe 

wordt men christen?” Dan leerde ik van mijn vriendin dat men daar, waar ik 

pater Gilles had gezien, Jezus leert kennen. Ik liet mijn vriendin alleen verder 

gaan en ging terug en ging discreet op die binnenplaats zitten om over Jezus 

te horen spreken. Die dag startten daar, in de “Foyer des Jeunes” van Banfora, 

de catecheselessen en de pater gaf een soort samenvatting van het leven van 

Jezus, vertrekkend bij de profeten en via zijn geboorte, openbaar leven, dood 

en verrijzenis en eindigend bij de verschijningen van Jezus. Ik zei in mezelf: 

“Dan kennen zij Hem!” Vervolgens wachtte ik tot het einde van de les om de 

pater aan te spreken en hem te zeggen: “Ik wil ook christen worden”. 

Wordt vervolgd 

P. Mamadou Adrien SAWADOGO M. Afr. 

Oktober Rozenskransmaand 
“Het verval in deze wereld is zo groot omdat er niet voldoende 

gebeden wordt. En het is precies daarom dat de Maagd met zoveel nadruk 

het bidden van de Rozenkrans heeft aanbevolen. En omdat de rozenkrans na 

de Heilige Eucharistische liturgie het meest aangewezen gebed is om het 

geloof in onze zielen te bewaren, heeft de duivel zijn offensief ingezet tegen 

dit gebed. We zijn jammer genoeg getuige van al het onheil dat hij heeft 

gesticht.” –  Zuster Luca Dos Santos  

”Gelukkig de families die elke dag de rozenkrans bidden; Maria 

verkrijgt voor hen genaden tijdens hun leven, genaden in het uur van hun 

dood en buitengewone glorie in het Hemels Vaderland.” – H. Anthonius Maria 

Claret  



9 

 

 

 

Hoe woon ik goed een Heilige Mis bij? 
Vóór de heilige Mis 

Ga met bekwame spoed naar de kerk met een vurig verlangen aan het 

heilige Miso ffer deel te nemen, bezield van een heilige vreugde om die grote 

Gebeurtenis te vieren... Zorg ervoor altijd minstens vijf minuten voor het 

begin van de heilige Mis aanwezig te zijn. Verwek intussen eenvoudige akten 

van geloof met betrekking tot dit heilig Sacrificie: 

 ‘O, mijn Jezus, ik geloof dat de heilige Mis en Uw Kruisolfer één- en 

hetzelfde offer zijn... Ik geloof dat U in beide Offers de Offeraar en de 

Offergave bent... Ik geloof dat ik door het heilig Misoffer overvloedig  aan de 

vruchten van het Kruisoffer deelachtig word. Ik geloof, o Heer, maar 

vermeerder mijn geloof! Kom mijn ongeloof te hulp! O Moeder van Jezus,  

mijn Moeder, verkrijg voor mij de genade de heilige Mis bij te wonen met de 

gevoelens die U bezielden bij het bloedig Offer van uw Zoon op het Kruis!  

Denk aan je intenties... Zeg openhartig aan Jezus, welke gunsten je wenst te 

ontvangen, voor jezelf en voor anderen... Vergeet vooral niet de grote noden 

van Jezus' Mystiek Lichaam, de heilige Kerk.  



10 

 

‘Jezus, ik verenig mij met uw smeekgebed, om van uw goedheid te 

verkrijgen: de bekering van de ongelovigen en van de zondaars, de heiliging 

van de priesters en de religieuzen, de komst van uw Eucharistisch Rijk, de 

genade van een goede dood voor de stervenden van deze dag, het behoud van 

het geloof van alle gelovigen, de terugkeer tot Christus en de Kerk van 

ontrouwe zielen, de verlossing van de zielen uit het vagevuur enz.’ 

Blijf bij voorkeur op bovennatuurlijk terrein 

en laat de natuurlijke, materiële zaken aan de 

Voorzienigheid over, indachtig Jezus’ woorden: 

‘Zoek eerst het Rijk Gods, en al het overige zal je 

worden toegeworpen’.  

Wees echter niet bevreesd te veel en te grote 

genadegaven te vragen. Jezus zelf zal in de 

heilige Mis in onze plaats tot de hemelse Vader 

bidden. En… Jezus' smeekgebed bezit oneindige 

verkrijgingskracht! Bid tot Jezus met een 

onbeperkt kinderlijk vertrouwen! Niets behaagt 

Jezus zozeer als een onwankelbaar vertrouwen 

op Zijn Goedheid en Almacht. Zo’n hartelijk 

vertrouwen wordt beloond met de volheid van 

zijn genadeschatten en gunsten.  

Blijf met die gedachten bezig, terwijl je op 

weg bent naar de kerk, en ook als je al in de kerk 

bent, in afwachting dat de heilige Mis gaat beginnen.  

Als de H. Mis begint 

Zorg ervoor dat alles diep stil en rustig is in je geest en hart, en zeg met al 

de vurigheid van je ziel:  

‘O Jezus, goddelijke Offeraar, samen met U en de priester, die ook namens 

mij en voor mij aan het altaar staat, wil ik het heilig Offer aan God opdragen. 



11 

 

Ik verlang nu gebruik te maken van het recht, dat U mij in mijn heilig Doopsel 

hebt geschonken: ik wil mede-offeraar zijn in uw heilig Offer...  

O Jezus, goddelijke Offerande, gedenk dat ik een lidmaat ben van uw 

Mystiek Lichaam... Trek mij nu mee in uw Offer. Ik wil hostie zijn met U. Ik 

wil samen met U Gods opperste Majesteit diep aanbidden, Gods volkomen 

beschikkingsrecht over mij erkennen en belijden. Ik wil Gods almacht loven 

en prijzen; met U en door U mijn Opperste Weldoener bedanken; door uw 

Offerbloed vergiffenis vragen voor mijn zonden en voor die van alle mensen. 

Ik wil ook, in vereniging met U, een hostie van smeking zijn, voor al de 

intenties, waarvoor Uzelf bidt in uw Offergebed, vooral om volgende gunsten 

te verkrijgen (noem ze naar goeddunken, met een vertrouwvol hart)’. 

Zo verenig je jezelf uitdrukkelijk met Jezus en met de Priester en neem je 

bij het heilig Misoffer de plaats in, waarop je als christengelovige recht hebt. 

Wees je bewust van je waardigheid van mede-offeraar en mede-offerande in 

het heilig Sacrificie. Weet dat je niet enkel toeschouwer bent, maar dat je 

werkelijk deelneemt aan de heilige handeling. Het is goed in deze geest in je 

missaal de liturgische gebeden te volgen (in het geval van een Tridentijnse 

Mis):  

De belijdenis van je onwaardigheid en je schuldbekentenis samen met de 

Priester aan het begin; het Kyrie en het Gloria; het bidden van het 

collectegebed, het plechtige Misgebed om de bijzondere genaden, eigen aan 

de dag, af te smeken; ook naar het Woord van God in het Epistel en het heilig 

Evangelie te luisteren en dat te bevestigen door met de gebruikelijke 

acclamaties in te stemmen en je aan te sluiten bij de voorgelezen 

Schriftteksten.  

Zorg er wel voor te bidden met een rustig hart; vermijd iedere haast of 

gejaagdheid. Het mag soms zijn dat één enkele gedachte je heel bijzonder 

treft. Zonder enig bezwaar kun je dan juist die gedachte, die tekst, die 

smeekbede e.d. heel bijzonder vasthouden en in je opnemen. Als uit iedere 

heilige Mis één geloofsgedachte of Schrifttekst heel sterk tot je zou 

doordringen, hoe rijk zou in korte tijd je geestelijk leven zijn! Bid daarom 



12 

 

vooral met een levendig geloof. De officiële gebeden van de Kerk tijdens het 

heilig Misoffer bezitten een heel bijzondere waardigheid en 

verkrijgingskracht die andere gebeden niet hebben.  

De offerande 

Dit is het geschikte ogenblik om je vereniging met Jezus als hostie van het 

Sacrificie uitdrukkelijk te hernieuwen. Soms brengen de gelovigen de 

offergaven naar het altaar die bij de Consecratie veranderd worden in Jezus' 

Lichaam en Bloed (ook wel samen met andere gaven). Die offergaven 

verbeelden de gelovigen zelf. Ze nemen als het ware de plaats van de 

gelovigen in op het altaar. De Priester mengt enkele druppels water met de 

wijn in de Offerkelk. Dit is een zinnebeeldige voorstelling van onze 

vereniging met Jezus bij het heilig Offer.  

Zeg hier aan Jezus, wat je ten offer brengt: 

 ‘Jezus, ik offer U mijn ziel en mijn lichaam op, mijn wil en al mijn 

zintuigen. Ik leg op het heilig altaar de werken, de vreugden, het lijden van 

deze dag, geheel mijn leven, ook het uur van mijn dood. Alles uit zuivere 

liefde tot U, door de onbevlekte handen van Maria’.  

Blijf met die gedachten bezig, ook onder de gebeden van de canon, als 

onmiddellijke voorbereiding op de Consecratie. Bid langzaam en overwegend 

die mooie misgebeden!   

De Consecratie 

Gedurende die korte stonden van de Consecratie heeft het ontzagwekkend 

wonder plaats van Jezus' Offer op onbloedige wijze. Het Sacrificie van 

Calvarië van vóór twintig eeuwen komt op het altaar tegenwoordig. Jezus is 

er aanwezig in Zijn offerstaat van het Kruis op de Calvarieberg. Derhalve: 

gedurende de Consecratie worden wij als het ware met Jezus op het Kruis  

verheven, worden we samen met Jezus opgedragen tot Gods glorie en tot heil 

van de zielen...  



13 

 

Is de Consecratie het hoogtepunt van de 

heilige handeling van het Misoffer, ze moet 

ook het hoogtepunt van onze godsvrucht zijn. 

Laat nu geheel je ziel overweldigen door dit 

onbegrijpelijk mysterie van Gods Liefde en 

Almacht. Trek al je aandacht samen op Jezus' 

hoogste offerdaad. Ga nu helemaal op in je 

mede-offerschap met Jezus en met de heilige 

Kerk. Verenig je met Hem zo innig mogelijk. 

Breng Hem met al de vurigheid van je hart 

heel je persoon ten offer: ‘Jezus! Laat mij 

helemaal in U verdwijnen... Ik offer U op de 

meest volledige wijze alles op wat ik ben, al 

wat ik heb, voor al uw offerinzichten. Ik wil 

God loven en danken met U en door U! Met U mijzelf op het altaar 

slachtofferen tot uitboeting van de zonde... Had ik duizend levens, ik zou ze 

U alle ten offer brengen! O Maria, ik smeek U: vult U nu mijn 

ontoereikendheid aan. Voltrekt U mijn vereniging met Jezus' Offerdood!’ 

De plechtige lofspraak 

Daarmee wordt de Canon besloten. De Priester neemt de kelk met Jezus' 

Bloed en de heilige Hostie en maakt enkele malen het kruisteken met de 

Hostie over en vóór den kelk. Intussen spreekt hij het plechtig lofgebed uit, 

het heerlijkste dat de heilige Kerk, opgetogen door de goddelijke schoonheid 

van het offerlied van haar Bruidegom, door de mond van de kerkelijke 

bedienaar uitjubelen mag:  

‘Door Hem en met Hem en in Hem zal uw Naam geprezen zijn, Heer onze 

God, almachtige Vader, in de eenheid van de Heilige Geest, hier en nu en tot 

in eeuwigheid.’ 

‘Amen!’  (Amen! Ja, zo zij het, zo moge het zijn, zo zal het zijn, nu en in alle 

eeuwigheid!)  



14 

 

Het komt uitsluitend en alleen de Priester toe deze lofspraak hardop te 

bidden; de gelovigen bidden het in stilte mee en sluiten zich er uitdrukkelijk 

bij aan in hun luid gesproken: ‘Amen’  

Bid dit slotwoord echter met alle gloed, waartoe je ziel in staat is! Het zou 

een goede zaak zijn, als deze zeer mooie lofspraak nog dikwijls gedurende de 

dag over je lippen zou komen, om je voortdurend te verenigen met het nooit 

onderbroken Offergebed van de goddelijke Hogepriester Jezus in het heilig 

Misoffer.  

De heilige Communie 

Nu volgen de gebeden, die als voorbereiding dienen tot de heilige 

Communie van de Priester en de gelovigen. Het eerbiedig bidden van deze 

gebeden zal de beste voorbereiding zijn tot het nuttigen van Jezus' heilig 

Lichaam en Bloed.  

Op dit ogenblik gaat Jezus én als 

Priester met Zijn eredienst én als Hostie 

met Zijn Offergeest én als Levensbron met 

de genadekracht van Zijn Kruisoffer de 

offertafel verlaten om op het levend altaar 

van ons hart, voor elk van ons in het 

bijzonder, Zijn Offer te voltrekken en ons 

de vruchten van dit Offer overvloedig mee 

te delen.  

Wanneer de Priester ons toont ‘het 

Lam Gods, dat de zonden van de wereld 

wegneemt’, klop dan rouwmoedig op je 

borst en herhaal met de Priester de 

nederige bekentenis:  

‘Heer, ik ben niet waardig dat U tot mij komt, maar spreek slechts één 

woord, en ik zal gezond worden.’  



15 

 

Treed dan nederig, vol eerbied en liefde, toe tot de ‘Troon van Genade’ en 

ontvang onder de gedaante van brood de goddelijke Offerspijs, het voedsel 

van je ziel. Vergeet nu alles en laat je, als een druppel water in de oceaan, 

wegzinken in Jezus' oneindigheid. Verricht nu - meer met je hart dan met je 

lippen - de dankzegging:  

‘O mijn goddelijke Hogepriester Jezus, hartelijk welkom! Neem nu bezit 

van mijn nietig wezen en wijd het U geheel toe als uw heilige tempel, als uw 

heilig Altaar, waarop U aan Uw Vader in mijn naam uw overheerlijk huldelied 

wilt uitjubelen. Ook al is mijn aanbidding onbeduidend, de uwe is van 

oneindige verhevenheid; is mijn dankzegging ontoereikend, de uwe is 

onmetelijk; is mijn uitboeting zonder verzoeningskracht, Uw Offerbloed 

heeft alle vergiffenis verdiend; is mijn smeekgebed machteloos, uw 

Offergebed wordt altijd verhoord... Ik wil mijzelf vergeten om alleen te 

denken aan U. En omdat U mij Uzelf schenkt met al uw offerschatten, daarom 

bied ik nu Uzelf aan de hemelse Vader aan, met al wat U bent, met al wat er 

in uw verheerlijkte ziel omgaat. Ik bied U ook aan: de liefde en de gevoelens 

van dankbaarheid die het Onbevlekt Hart van uw Moeder vervulden, toen U 

in haar na de heilige Communie rustte. O Jezus en Maria, wilt U toch beiden 

aanvullen wat mij ontbreekt. Verkrijgt U voor mij en voor al degenen die mij 

dierbaar zijn, de gunsten en genaden die we nodig hebben om U te kennen, 

te beminnen en te dienen, U na te volgen en steeds inniger met U verenigd te 

leven.  

Door Jezus en met Jezus en in Jezus zij U, o goddelijke Vader, in de eenheid 

met de Heilige Geest, alle eer en glorie, alle lof en dank, alle liefde en 

toewijding, alle eerherstel en uitboeting, in mijn naam en in naam van alle 

schepselen, in alle eeuwigheid. Amen’. 

Denk aan Jezus in Zijn hoedanigheid van Hostie op het Kruis en op het 

Altaar, nu in je hart neergedaald om je te herscheppen tot een ware hostie 

van zelfverloochening en verstervingsgeest. Te Communie gaan is: één 

worden met de Hostie, de offergesteltenissen van de Hostie aannemen. De 



16 

 

oude zondige mens moet nu ‘met Christus aan het Kruis’ sterven! Christus 

moet leven in mij!  

Smeek Jezus nu vurig dat je uit deze Eucharistische vereniging mag 

komen: gereinigd en gezuiverd, vast besloten om jezelf te verloochenen en 

het kruis van de versterving op je te nemen: ‘Goddelijke Meester, duld toch 

niet dat ik een onverstorven lidmaat zou blijven onder een hoofd met 

doornen gekroond! Deel mij uw offergeest overvloedig mee! Doe me 

begrijpen dat de leerling niet boven de Meester staat.’ 

Zeg dan aan Jezus, waarin je jezelf vandaag wilt overwinnen, welk offer je 

Hem wil brengen. Spreek met Hem over het bijzondere punt waarop je jezelf 

speciaal wilt toeleggen.  

Denk nog eens aan Jezus als aan de overvloeiende Bron van alle 

genadeleven. Door de heilige Communie vermeerdert Hij niet alleen de 

heiligmakende genade in je ziel. Hij schenkt je ook recht op bijzondere 

dadelijke genaden (genaden van bijstand), vooral dan te verlenen als je die 

het meest nodig zult hebben.  

Hij weet dat je als zwakke en zondige mens niets kunt zonder Hem. 

Daarom wil Hij in de heilige Mis en in de heilige Communie vooral het sterke 

voedsel van je ziel zijn. 

Toon aan de barmhartige Samaritaan de wonden van je ziel. Hij is de 

goddelijke Geneesheer, ‘die met één enkel woord je ziel kan en zal gezond 

maken’. Geloof vast in de kracht van de heilige Communie. 

‘O mijn Jezus, ik vertrouw op U zonder maat en zonder grens. Ik ben een 

en al zwakheid, maar Gij zijt de Sterkte. Ik ben de zonde, maar Gij zijt de 

Heiligheid. Ik moet de duivel vrezen, maar Gij hebt hem op uw Kruis 

overwonnen. Daarom, o Heer, heb ik op U mijn hoop gesteld, in eeuwigheid 

zal ik niet beschaamd staan. Ik kan alles door U, die mij sterkt met uw 

Lichaam en Bloed.  



17 

 

O Moeder van Jezus, mijn veilige toevlucht in alle nood, ik reken op uwe 

moederlijke bescherming, op uw smekende Almacht!  

Het einde van de heilige Mis 

Na de zegen van de Priester te hebben 

ontvangen en na enkele ogenblikken van 

dankzegging na de Mis en Communie, ga dan 

in vrede naar huis of waarheen je plicht je 

roept. Maar blijf  in de geest bij Jezus. Denk 

dikwijls aan Hem. Maak van heel je dag één 

aaneenschakeling van kleine (en grotere) 

offers en offertjes, die je aan God opdraagt 

door de Middelaar Jezus in de ontelbare 

heilige Missen die op elk ogenblik 

plaatsvinden ‘van de opkomst tot de 

ondergang van de zon’. Doe dan ook alles uit 

liefde - de liefde is immers de vrucht van de Eucharistie - en leg alles neer in 

Maria's onbevlekte handen. 

Zo word je een ware heilige, een heilige naar Gods hart. 

Bron: ‘Hostie met de Hostie’ door B. Vanmaele, O.Praem., uitgegeven door het Sekretariaat van 

de Eucharistische Kruistocht, Abdij Averbode, B. (2e uitgave, 1929). Bewerking: J.L.A. (2009). 

 

“Het zou makkelijker zijn voor de 

wereld om te overleven zonder de zon 

dan zonder de H. Mis.” – St. Pio  



18 

 

Uit het leven van de H. Pastoor van Ars 
 

Jean-Marie-Baptiste Vianney (1786-1859), bekend als de ‘heilige 

Pastoor van Ars’, werd, na een moeizame opleiding, in 1815 priester 

gewijd. Aanvankelijk kreeg hij geen toestemming om biecht te horen. 

Drie jaar later werd hem het onbeduidende dorpje Ars toevertrouwd. 

Zijn eerste jaren in Ars streed hij sterk voor de bekering van zijn 

parochie. Ook het kerkgebouw herstelde hij. In 1824 begint hij met zijn 

‘Providence’, een kosteloze meisjesschool. Vanaf die tijd ook neemt zijn 

bekendheid als een heilige biechtvader sterk toe. Ongeveer 35 jaar lang 

(van 1824 tot 1858) wordt hij niet alleen inwendig, naar ook uiterlijk 

belaagd door de duivel.  

‘Je bent verloren!’ 

‘Als de goede God nu niet eens goed was’, verzuchtte hij eens, ‘maar Hij is 

zó goed!’ Ook: ‘Red uw arme ziel!’ – ‘Wat is het jammer een ziel te verliezen, 

die Onze Lieve Heer zoveel gekost heeft!’ - ‘Wat voor kwaad heeft Hij je toch 

gedaan, dat je Hem aldus behandelt?’ Om de grote zondaars te bewegen, 

wierp Abbé Vianney hun nogal dikwijls bij wijze van vermaning dit woord 

toe, dat schrikwekkend was uit de mond van een Heilige, die in de toekomst 

kon lezen: ‘Mijn vriend, je bent verloren’. Dat was kort en krachtig. Het is vrij 

duidelijk dat de heilige voorwaardelijk sprak en bedoelde: ‘Als je die 

gelegenheid niet opgeeft, als je aan deze of gene gewoonte blijft vasthouden, 

als je niet die bepaalde goede raad opvolgt, dan zul je verloren gaan’. – ‘Maar 

o! Goede God, als het ooit waar zou zijn!’  

‘Ik, verdoemd! Ik, door God vervloekt! Voor altijd!’ Dat herhaalde voort-

durend François Bourdin (uit Villebois in de Ain) toen hij uit de biechtstoel 

kwam. In 1856 had hij wegens een slechte gang van zaken zich nog vrij jong 

teruggetrokken bij zijn schoonvader in Ambutrix. Daar werd toen een missie 



19 

 

gepreekt en ondanks het aandringen van zijn familie had Bourdin geweigerd 

de preken en geestelijke oefeningen bij te wonen. Toch had hij zijn geloof nog 

niet echt verloren. Maar wanhopige gedachten hielden hem van God af. 

Eindelijk trof hem de genade. ‘Ik wil biechten’, verklaarde hij, ‘maar dan wel 

bij de grote biechtvader, bij de Pastoor van Ars!’ En zo gebeurde het. Als 

aanmoediging kreeg hij, na het verhaal van zijn ellende en gebreken, dit 

ontstellende woord te horen: ‘Mijn beste jongen, je bent verloren!’ Maar deze 

bedreiging werkte bij hem als een bliksemslag bij heldere hemel, als een 

overweldigend licht. En, eenmaal bekeerd, zal hij tot zijn dood toe als een 

vurig christen leven.  

Zijn woorden waren kort en krachtig 

Over het algemeen verspeelde Abbé Vianney bij de leiding van vrome 

zielen weinig woorden. Maar dat waren dan ook altijd brandende flitsen, die 

voor altijd het hart binnendrongen. ‘Houd veel van uw priesters!’ dat was 

zijn hele toespraak tot Monseigneur Langalerie, zijn bisschop, die geknield 

voor hem zat.  ‘Ik ben nalatig geweest in dit en in dat’, verklaarde hem zijn 

biechteling Frater Athanase, ‘maar op slot van zaken had ik goede 

voornemens’. - O, mijn vriend, goede voornemens! De weg naar de hel is 

ermee geplaveid!’ - Dat was alles!  ‘Ik heb tweemaal bij hem gebiecht’, aldus 

abbé Monnin. ‘Elk van mijn zelfbeschuldigingen ontlokte aan hem deze kreet 

van geloof, van medelijden en van schrik voor de kleinste gebreken: “Wat is 

dat jammer!” Zijn woord trof mij vooral door het tedere accent dat hij er in 

wist te leggen. Dat eenvoudige woord: “Wat is dat jammer!” bracht mij in al 

zijn kortheid tot het besef van het onrecht dat men zijn ziel aldus aandoet’.  

Het is de heiligheid van de Pastoor van Ars, die aan zijn woorden hun kracht 

en uitwerking verleenden; in de mond van anderen hadden zij allicht nogal 

banaal kunnen klinken. Maar met welk een toon werden zij door hem 

uitgesproken!  

De Pastoor van Ars weent…  

Dan was er bij Abbé Vianney nog iets anders, dat nog zoveel meer 

onweerstaanbaar was dan zijn woord: dat waren zijn tranen! Het was soms 



20 

 

voldoende voor het breken van een koppig hart dat hij wenend naar het kruis 

wees dat aan de muur hing. Vanuit zijn biechtstoel kon men zuchten horen, 

die hem zijns ondanks ontsnapten en die de penitent tot berouw of liefde 

brachten.  

Eens bekritiseerden, volgens abbé Dubouis, pastoor van Fareins, zekere 

geestelijken van een naburig diocees de leiding van de Dienaar Gods. De 

vrederechter, een oude penitent van Abbé Vianney, was bij dat gesprek 

aanwezig; ‘Wat ik u kan verzekeren, mijn heren, is dit: de Pastoor van Ars 

weent en men weent met hem. Dat gebeurt niet overal’.  

‘Waarom weent U zo, eerwaarde Vader?’ vroeg aan de heilige een 

zondaar, die bij hem was neergeknield. ‘Wel mijn vriend, ik ween, omdat jij 

niet voldoende tranen stort’. In een hoek van de sacristie vereert men nu nog 

de grove biechtstoel met hoge leuning, waarin de heilige zat om de belijdenis 

van de mannen aan te horen. Die donkere hoek was getuige van ontroerende 

taferelen, want het is daar dat de meeste bekeringen werden bewerkt, 

‘omdat’, volgens een woord van Mgr. Devie, ‘de goede pastoor een bijzondere 

gave van God had ontvangen, de genadegave mannen weer op het rechte pad 

te brengen’.  

Om tot de heilige te worden toegelaten stelden de mannen zich op zo dicht 

mogelijk bij de sacristie, en ook verder in de kerk, waar banken voor hen 

gereserveerd waren. Zij kwamen niet in zo groot aantal als de vrouwen en ze 

moesten dus niet zó lang op hun beurt wachten als zij, maar toch moesten 

ook de mannen lange uren in de kerk doorbrengen. ‘Frater Jérome, de koster’, 

aldus frater Athanase, ‘heeft er soms wel tweeënzeventig tezelfdertijd geteld, 

en zelf heb ik mannen gezien die van vijf uur 's morgens tot vijf uur in de 

namiddag moesten wachten, totdat zij een beurt kregen’ 

Wordt vervolgd. 

Naar:  Le Curé d’Ars – Saint Jean-Marie-Baptiste Vianney (1786-1859), door mgr. Francis 

Trochu (Editions Résiac, Montsurs), en de Nederlandse bewerking ervan door abbé H. Vorage, 

pastoor van Molières (Firma Becelaere, Torhout).  



21 

 

Preek van de maand  

“Het Rijk Gods gelijkt op…” : parabels en gelijkenissen. 

Ik wil het hier hebben over de parabels en gelijkenissen van Jezus in de 

Evangeliën. 

Lang heb ik deze wijze van vertellen door Jezus vooral gezien als iets wat 

enkel en alleen betrekking heeft op deze wereld. En inderdaad, als we 

bijvoorbeeld de alom gekende parabels nemen zoals de ‘verloren zoon’, de 

‘barmhartige Samaritaan’ of ‘de nauwe poort’, om er slechts enkele te 

vernoemen, dan betrap ik er mij op van die te lezen in de context van ons 

leven hier op aarde. Neem ook bijvoorbeeld ruimer de Zaligsprekingen: “ arm 

zijn “ en “treuren” worden er ‘zalig’ genoemd. Hoe kan dat nu? In bepaalde 

vertalingen lezen we nu vaak ‘gelukkig ‘ die ‘arm’ zijn enz... Welk ‘geluk’ 

omvat dit? Dat is toch tegen alle logica en ijver in deze wereld… 

Het lijkt slechts zo als we kort door de bocht lezen. Juist, als we zijn zoals 

die Samaritaan in het ‘verhaal’, dan zijn we op goede weg. Een goede 

leerschool in naastenliefde of zoals men vaak zegt, solidariteit. Er steekt zelfs 

meer in! Een parabel of gelijkenis doet de toehoorder nadenken en invullen 

wat de parabel zoals in zich draagt. Zo lees ik tevens dat het een ‘Samaritaan’ 

is, dus een man uit Samaria, een door de Joden in die tijd verstoten en te 

mijden volk. Hoe komt die hier ten tonele? Dat deed Jezus vaak. Het waren 

niet steeds de Joden die geprezen werden door Hem, maar zelfs meer. Ze 

werden vaak door Hem op hun hoogmoed én bekrompenheid gewezen. Toch 

bleef Hij met Farizeeën omgaan. Maar een Samaritaan!? Vreemd. Hier opent 

Jezus een eerste deur naar zijn doel: iedereen op aarde komt in aanmerking 

om zich te toetsen aan het geloof en de uitvoering ervan. Hij overstijgt hier 

duidelijk de rechtvaardiging door wie men denkt te zijn. Het duidt op het feit 

dat Jezus in alle mensen zijn broeders en zusters ziet. Maar het gaat niet om 



22 

 

de term ‘Samaritaan’, maar om de aanduiding dat hij buiten de kring staat 

van wat menselijk hoort te zijn. Niet Joden hebben ook een plaats in de 

wereld van de Blijde Boodschap die Hij brengt vanwege de Vader. 

Bij de lijdensweg van Jezus wordt een helper gevonden in Simon van 

Cyrene. Een Kananese vrouw geeft Hem water en Hij geneest de knecht van 

een Romeinse centurion. Ongezien in die Joodse wereld. Jezus wilde niet 

provoceren maar doen nadenken. Terug naar onze parabels en gelijkenissen. 

Waar we de parabels moeten lezen in de totale boodschap van Jezus, 

namelijk de Blijde Boodschap te verkondigen over de gehele wereld. Het 

uitverkoren volk kreeg met de menswording in Christus alle mensen erbij. 

Iedereen krijgt deel vaan de goedheid van God en zijn uiteindelijke doel: zijn 

Rijk Gods voor allen. Voor allen? Ook dat is te goedkoop vrees ik. Anders zou, 

zoals meestal vermeld wordt voor een parabel de pericoop ‘het Rijk Gods 

gelijkt op…’, zijn doel voorbij schieten. Het is alsof zeggen dat we attent 

moeten zijn bij het horen van wat verteld wordt. Het gaat om méér dan een 

verhaal voor deze wereld alleen. De verloren Zoon is meer dan een gebeuren 

hier en nu. Naast vergeving door de goede vader na de bekering van de in het 

sukkelstraatje belande zoon, naast het inzicht van de oudste zoon dat deze 

vader voor iedereen zijn handen uitspreidt en dat wij dat ook dienen na te 

volgen, stijgt de parabel uit boven het wereldse gebeuren. 

Christus is gezonden door zijn Vader met een boodschap voor en in de 

wereld maar zeker voor de toekomstige wereld, wat wij het Rijk Gods 

noemen, het hemelse, de eeuwigheid. Dat wordt vaak in onze seculiere 

wereld over het hoofd gezien of te weinig beklemtoond. En nochtans staat 

vaak duidelijk: “het Rijk Gods gelijkt op…”! Die vader is God als Vader van de 

mensheid. Wij zijn de zonen (of dochters) die kunnen kiezen welke weg we 

nemen. Weg van God of Hem volgen. We kunnen weglopen van God en 

terugkeren. Dàt telt ook bij God voor deelname aan zijn Rijk, waar ‘tranen en 

verdriet voorbij zijn.’ God is een Vader vol geduld en tevens vinden wij dat 

bij Jezus Christus ten volle terug: zelfs een moordenaar, de ‘ goede ‘ genaamd, 



23 

 

krijgt deel aan zijn Koninkrijk. “Vandaag ben je met mij in het Paradijs”. Een 

moordenaar! Een verloren gelopen kind van God! Dàt is Gods liefde. Het is 

nooit te laat om bekering te tonen. Deze moordenaar was dan ook tot het 

besef gekomen dat hij schuldig was en vroeg Jezus om vergeving als volgt: 

“denkt Ge aan mij als Ge in uw Koninkrijk komt?”. Merkwaardig is het 

onderscheid met de ‘slechte’ moordenaar. Die is verwijtend en uitdagend: 

“Kom nu af van dat kruis als je Gods Zoon bent…” De oudste zoon, die steeds 

trouw was, werd eveneens op handen gedragen door de Vader. Maar laten 

we dit begrijpen als zijnde dat we steeds bereid moeten zijn dat zondaars 

steeds na bekering met open handen ontvangen worden. Zijn deel zou ook 

groot zijn als hij de jaloezie liet varen en deel wilde hebben aan Gods feest! 

“De oudste zoon was teruggekeerd en er moest feest zijn.” Dat feest ligt voor 

ons open als het Rijk Gods. We leunen hier aan bij de parabel van de arbeiders 

van het eerste en het laatste uur. 

Soms vraagt een parabel om uitleg. Dat doet Jezus dan soms bij vraag van 

zijn leerlingen of de toehoorders. Denken we aan de Parabel van de zaaier. ( 

Lucas 8 ). Het zaad is niet eerst het goede dat wij delen en geven, maar er 

staat duidelijk: “ het zaad is Gods Woord”. Een duidelijk onthulling. Parabels 

spreken verder ook over het maken van keuzes in het leven. Nemen we de 

Parabel van de talenten. Hoe gaan wij om met datgene wij kregen van de 

Schepper? En opnieuw beperken we ons niet tot aardse vaardigheden of 

mogelijkheden en beslissingen. Het gebruik van die talenten wijzen duidelijk 

naar hoe we nu dienen te kijken naar een toekomst bij de Heer. Gaat het dan 

alles om de hemel te verdienen’? Ik hou niet erg van deze term. Wij verdienen 

de hemel niet zomaar, maar onze houding en inzet nu bepalen hoe we ingaan 

op de belofte vanwege de Heer. Het eeuwig leven, is genade, volle genade, 

een ultiem geschenk zonder haars gelijke. Maar daarom is onze houding zo 

gericht dat we ten volle kunnen antwoorden op Jezus uitspraak: “Ga heen en 

doe gij evenzo “. 

 



24 

 

Een greep uit de Parabels / gelijkenissen in de Evangeliën 

In dit kerkelijk jaar 2019, jaar A, hoorden we in de laatste maanden een 

hele resem aan parabels, vooral dan uit het Evangelie volgens Lucas. We 

vernoemen er enkele: 

Tot hier een onvolledige lijst. Wie goed toeziet merkt in dit Lc- jaar A 

enkele onlangs gelezen passagens in de zondagse liturgische woorddienst. 

Verder kan je een ‘synopsis’ raadplegen om verder en dieper in te gaan op 

alle vergelijkingen en parabels. Slot: wij wilden hier vooral aantonen dat 

parabels en gelijkenissen van Jezus méér zijn dan vrome verhalen voor een 

goeie levenswandel. Dat zijn ze zeker. Laten we niet in een boogje lopen voor 

een beroofde sukkel. Mijden wij om het goede te vertikken en het slechte 

binnen te laten in ons. Laten wij op zoek gaan naar wat verloren was en terug 

op Gods pad te brengen. Je kunt verder invullen. Maar laten we vooral bewust 

zijn dat de ‘parabelvorm’ meer doet nadenken dan koele preektaal. Een 

verhalende en vergelijkende stijl raakt veel dieper. Dat wist Christus maar al 

te goed. Het blijft nazinderen en het maakt ons even stil. En laten we zeker 

deze pareltjes van Jezus prediking niet verengen tot wijze verhalen zonder 

meer. Ze verwijzen toch telkens naar méér: het Rijk Gods.  

Priester Philippe Vindevogel, 3 oktober 2019 

- Arbeiders in de wijngaard Mt. 20, 1- 16 

- De barmhartige Samaritaan Lc. 10, 30- 35 

- De Farizeeër en de tollenaar Lc. 18, 9- 14 

- De goede herder Joh.10, 1- 21 

- Het bruiloftsmaal Lc. 14, 16- 24 

- Lazarus en de rijk vrek Lc.16, 19- 31 

- Het mosterdzaadje Lc.13, 18- 19 

- Onkruid tussen de tarwe Mt. 13, 24 – 30, 36- 43 

- De onrechtvaardige rechters Lc.20, 9- 18 

- De onrechtvaardige rentmeester Lc. 16, 1- 9 

- De onrechtvaardige pachters Lc.20, 9- 18 

- De onvruchtbare vijgenboom Lc.13, 6- 9 

- De parel Mt. 13, 45- 46 

- De rijke dwaas Lc.12, 13- 21 

- De schat in de akker Mt. 13, 44 

- Het sleepnet Mt.13, 47- 48 

- De talenten Lc.19, 12- 27 

- De twee zonen Mt. 21, 28- 32 

- Velden, rijp voor de oogst Joh.4, 35- 38 

- De verloren penning Lc. 15, 8- 10 

- Het verloren schaap Lc.15, 1- 8 

- De verloren zoon Lc.15, 11- 32 

- De wijze en dwaze maagden Mt. 25, 1- 13 

- De zaaier Lc. 8, 4- 15 

- Het zuurdesem Lc. 13, 20- 21 

 

 


